
Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 1 - 

ТВЕРСКОГО 

ГОСУДАРСТВЕННОГО 

УНИВЕРСИТЕТА 
 
 

  

СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ  № 4, 2017 

 

Научный журнал Основан в 2007 г.  

 
Зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, 

информационных технологий и массовых коммуникаций  

(Свидетельство ПИ № ФС 77-61024 от 5 марта 2015 г.) 

 

Учредитель 

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 

ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 

«ТВЕРСКОЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 

 

 

 

 

 
Редакционная коллегия серии: 

д.ф.н., проф. Б.Л. Губман (главный редактор), 

 член-корр. РАН, д.ф.н., проф. И.Т. Касавин, д.ф.н., проф. П.С. Гуревич,  

Ph.D., Prof. of Curry College, Boston Лесли Мюрей (США) 

Ph.D., Prof. of Eastern Washington University, Spokane И.А. Клюканов (США),  

д.ф.н., проф. В.А. Михайлов, д.ф.н., проф. В.Э. Войцехович,  

член-корр. РАО, д.п.н., к.ф.н., проф. М.А. Лукацкий, д.ф.н., с.н.с. Э.М. Спирова, 

к.ф.н., доц. С.В. Рассадин (отв. секретарь), к.ф.н., доц. С.П. Бельчевичен 

 

 

 

 

Адрес редакции: 

Россия, 170001, г. Тверь, ул. Трехсвятская, 16/31, каб. 204 

Тел.: (4822) 63-01-51, (4822) 34-78-89 (глав. ред.), (4822) 76-52-22 (отв. секр.) 

 

 

Все права защищены. Никакая часть этого издания не может быть 

репродуцирована без письменного разрешения издателя. 

 

© Тверской государственный университет, 2017 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 2 - 

 
 

 

 
 
 

  

Seriya: Philosophiya    No. 4, 2017 

 

 Scientific Journal Founded in 2007  

 
Registered by the Federal Service for Supervision in the Sphere of Telecom, 

Information Technologies and Mass Communications  

PI № ФС 77-61024 from March 5, 2015. 

 

Translated Title 

HERALD OF TVER STATE UNIVERSITY. SERIES: PHILOSOPHY  
 

Founder 

FEDERAL STATE BUDGET EDUCATIONAL INSTITUTION 

OF HIGHER EDUCATION «TVER STATE UNIVERSITY» 

 

 

 

Editorial Board of the Series: 
Dr. of Sciences, Prof. B.L. Gubman (editor-in-chief), 

Corresponding Member of RAS, Dr. of Sciences, Prof. I.T. Kasavin, 

Dr. of Sciences, Prof. P.S. Gurevich,  

Ph.D., Prof. of Curry College, Boston Lesley Muray (USA),  

Ph.D., Prof. of Eastern Washington University, Spokane Igor A. Klyukanov (USA),  

Dr. of Sciences, Prof. V.A. Michailov, Dr. of Sciences, Prof. V.E. Voicechovich, 

Corresponding Member of RAE Dr. of Sciences, Prof. M.A. Lukatsky,  

Dr. of Sciences E.M. Spirova, Candidate of Sciences, Assoc. Prof. S.V. Rassadin (executive 

secretary), Candidate of Sciences, Assoc. Prof. S.P. Belchevichen 
 

 

Editorial Office: 

Russia, 170001, Tver, Trekhsvyatskaya St., 16/31, office 204 

Phone: (4822) 63-01-51, (4822) 34-78-89 (editor-in-chief), (4822) 76-52-22 (execu-

tive secretary) 

 

All rights reserved. No part of this publication may be 

reproduced without the written permission of the publisher. 

 

© Tver State University, 2017 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 3 - 

Содержание 

 

ЧЕЛОВЕК. НАУКА. КУЛЬТУРА -------------------------------------------- - 7 - 
Ильин В.В., Вишневская С.Н., Поддубная Е.В., Тимофеев А.В. 
Гносеологическая природа эйдетической репрезентации (статья 1) ---- - 7 - 
Беркут В.П., Горбунов В.С. Современная научная философия ------- - 16 - 

Песоцкий В.А., Жебит В.А. Об энергоинформационной природе 

социальных иерархий ------------------------------------------------------------- - 24 - 
Деникин А.В., Деникина З.Д. Бытие права как проблема современной 

философии --------------------------------------------------------------------------- - 36 - 
Михалкин Н.В., Горбунов В.С. Компоненты рационалистической 

концепции онтологии права ----------------------------------------------------- - 44 - 
Родичкин Д.В. К проблеме дефиниции понятия «идеология» в 

современной социальной теории ----------------------------------------------- - 53 - 

Удалова Л.В. Личностностное конституирование в эпоху терроризма: 

негативная и позитивная идентичности -------------------------------------- - 66 - 
Комаров А.П. Базовые ценности российского казачества -------------- - 72 - 
Мартюшов В.Ф., Абу-Абед Ф.Н. Об управлении адаптационными 

процессами иностранных обучающихся в отечественных ВУЗах, 

реализующих начальный уровень подготовки ------------------------------ - 81 - 

Успенская В.И. Вопрос о женском образовании в истории европейской 

социально-философской мысли (XV–XVIII вв.) --------------------------- - 86 - 
Григорьева Д.Д. Реклама как инструмент конституирования этоса - - 97 - 

Торгованова О.Н. Манипуляция как вид управления ------------------ - 102 - 
Парахонская Г.А. Произведения живописи как визуальные документы - - 

112 - 

 

ПРОБЛЕМЫ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ ------------------------------ - 121 - 
Лебедев В.Ю., Прилуцкий А.М. Демонология протопопа Аввакума в 

контексте народной религиозности ------------------------------------------ - 121 - 
Бузук Г.Л., Семаева И.И. Образы науки в русской философии XIX – 

начала XX века -------------------------------------------------------------------- - 129 - 

Павлов П.А. «Россия-Евразия» П.Н. Савицкого и наследие 

В.И. Ламанского: географические и социокультурные «миры» ------- - 137 - 

Бондарева Я.В., Наместникова И.В., Фурсова В.Э. Триединство «дух–

душа–тело» как онтологическая основа целостного человека --------- - 144 - 

Буланов В.В. «Апофеоз беспочвенности» и экзистенциальный выбор 

Льва Шестова ---------------------------------------------------------------------- - 153 - 
Бондарева Я.В., Устинов О.А. Религиозно-философская 

антропологическая парадигма в русской философии XIX – начала XX 

века: историко-философский анализ ----------------------------------------- - 159 - 

Майкова В.П., Молчан Э.М., Огородников Ю.А. Духовная культура: 

тенденции развития цивилизации -------------------------------------------- - 172 - 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 4 - 

ЗАПАДНАЯ ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ МИР ---------- - 178 - 
Мюрэй Лесли A.  Охватывая двойственность творчества ------------- - 178 - 
Демина Л.А., Копосов Л.Ф. Логико-семиотическая парадигма в 

философии смысла --------------------------------------------------------------- - 190 - 
Дьяченко Я.О. Критика структуралистского и феноменологического 

подходов в теории практик П. Бурдье и Э. Гидденса -------------------- - 202 - 
Пирогов А.И., Растимешина Т.В., Павлов В.А. Философские воззрения 

К.А. Сен-Симона, Ш. Фурье и Р. Оуэна на справедливое общественное 

устройство ------------------------------------------------------------------------- - 207 - 

 

Правила представления рукописей авторами  в журнал «Вестник 

ТвГУ. Серия Философия» ------------------------------------------------- - 218 - 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 5 - 

Contents 
 

MAN, SCIENCE, CULTURE-------------------------------------------------- -7 - 

Ilyin V.V., Vishnevskaya S.N., Poddubnaya E.V., Timofeev A.V. The 

epistemological nature of eidetic representation (part 1)             - 7 - 

Berkut V.P., Gorbunov V.S. Contemporary scientific philosophy         - 16 - 

Pesotsky V.A., Zhebit V.A. On the energy and information nature of social 

hierarchies                  -24 - 

Denikin A.V., Denikina Z.D. The genesis of law as a problem of contempo-

rary philosophy                - 36 - 

Mikhalkin N.V., Gorbunov V.S. Components of the rationalist concept of 

ontology of law                - 44 - 

Rodichkin D.V. On the problem of «Ideology» definition in contemporary 

social theory                - 53 - 

Udalova L.V. Personality constitution in the terrorism age: negative and pos-

itive identity                - 66 - 

Komarov A.P. Russian cossacks' core values           - 72 - 

Martyushov V.F., Abu-Abed F.N. On the management of the adaptation 

processes of foreign students in the russian higher educational institutions 

realizing primary level of training              - 81 - 

Uspenskaya V.I. Women's education question in the history of european so-

cio-philosophical thought (XV–XVIII c.)            - 86 - 

Grigorieva D.D. Advertising as a tool of the ethos constitution          - 97 - 

Torgovanova O.N. Manipulation as a kind of management        - 102 - 

Parakhonskaya G.A. Painting as a visual document         - 112 - 

 

PROBLEMS OF RUSSIAN PHILOSOPHY  -------- Ошибка! Закладка не 

определена. 

Lebedev V.Yu., Prilutskij A.M. Demonology of the archepriest Avvakum 

in the context of popular religiosity            - 121 - 

Buzuk G.L., Sеmaeva I.I. Images of science in the XIX-th - early XX-th 

century russian philosophy            - 129 - 

Pavlov P.A. P.N. Savitsky's «Russia–Eurasia» and the heritage  of V.I. 

lamansky: geographical and sociocultural «worlds» -           137 - 

Bondareva Y.V., Namestnikova I.V., Fursova V.E. The trinity «spirit–

soul–body» as the ontological basis of a human being's totality        - 144 - 

Bulanov V.V. «Apopheosis of groundlessness» and existential choice of Lev 

Shestov              - 153 - 

Bondareva I.V., Ustinov O.A. Religious-philosophical anhropological para-

digm in russian philosophy of the XIX-th - early XX-th century: historical-

philosophical analysis            - 159 - 

Maykova V.P., Molchan E.M., Ogorodnikov Yu.A. Spiritual culture: de-

velopment trends of civilization           - 172 – 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 6 - 

 

WESTERN PHILOSOPHY AND CONTEMPORARY WORLD --- - 178 - 
Muray Leslie A. Embracing the ambiguity of creativity        - 178 - 

Dеmina L.А., L.F. Koposov Semiotic paradigm in the philosophy of sense

               - 190 - 

Dyachenko Y.O. The critique of structuralism and phenomenological ap-

proach in P. Bourdieu's and  A. Giddens social practice theories       - 202 - 

Pirogov A.I., Rastimeshina T.V., Pavlov V.A. K.A. Saint-Simon's, Ch. 

Fourier's, and R. Owen's philosophical understanding of the just foundations 

of the social order             - 207 - 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 7 - 

ЧЕЛОВЕК. НАУКА. КУЛЬТУРА 

УДК 1(091) 

ГНОСЕОЛОГИЧЕСКАЯ ПРИРОДА ЭЙДЕТИЧЕСКОЙ 

РЕПРЕЗЕНТАЦИИ (статья 1) 

В.В. Ильин*, С.Н. Вишневская*, Е.В. Поддубная*, А.В. Тимофеев** 

*ФГБОУ ВО «Московский государственный технический университет им. 

Н.Э. Баумана (национальный исследовательский университет)» (Калужский 

филиал), г. Калуга 

**ФГБОУ ВПО «Самарский государственный аэрокосмический университет 

им. академика С.П. Королева (национальный исследовательский универси-

тет)», г. Самара 

Статья продолжает обсуждение классической гносеологической темы 

апперцепирующих матриц мысли, к каким относятся кластеры базовых 

метафор, семантических формантов, эвристических шаблонов, систем-

ных ментальных сверток, легислативных постулатов, реализующих 

предметно-содержательное, модельно-модальное стяжение в духе обна-

жения мирового значения – его смысла и бессмыслицы. 

Ключевые слова: концептуальная систематика, голономия мыследея-

тельности, категориальная идентификация. 

На стадии уяснения перипетий визуальной репрезентации подчеркива-

ется роль выстраивания умозрительной композиции перцептивного материала 

(в отличие от композиционно невыстроенного данного в эмпирическом созер-

цании «живого» первоисточника). На стадии эйдетической репрезентации 

уместно подчеркивать роль схватывания сущностного в постигающем умо–

зрительном взгляде на вещи, имеющем техническое гносеологическое наиме-

нование – идеация [7, с. 34–35]. 

Идеация. Эйдетическое созерцание архитектонически слагается из не-

коего семантического ядра и периферических оттенков, проводящих нюанси-

ровку смысло–значимостей. 

Во избежание недоразумений подчеркнем: риторика «созерцания» в реги-

стре «эйдетичность» не корреспондирует ни платоновской, ни гуссерлевской пар-

тиям. Один вводил прием «мысленное усмотрение сущностей», «созерцание эй-

детических (умственных) форм». Другой пользовался приемом «феноменологи-

ческое узрение в созерцании». Для обоих высшим критерием адекватности про-

рабатываемой ментальной способности оказывалась «самоочевидность» (непо-

средственная достоверность). 

В нашей редакции «мысленное усмотрение» в эйдетичности 

– получает смысловое наполнение через ресурс «идентификация» 

смыслов; 

– лишается признака «эвидентности». 

Ядро визуальной репрезентации – образная (эстематичная – художе-

ственная) экспликация смысла. Ядро эйдетической репрезентации – понятий-

ная (ноэматичная – концептуально оформленная) экспликация смысла. Семан-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 7–15 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 8 - 

тическое ядро первого – композиционная формула; периферические оттенки – 

обслуживающий ее декор изображения. Семантическое ядро второго – экспо-

зиционная формула; периферические оттенки – обслуживающий ее декор вы-

ражения. Уделим сказанному более пристальное внимание. 

Сюжетика «мысленное усмотрение», по–нашему, есть совокупность 

консолидированных тем «превращение тайного в явное через привнесение по-

рядка в когитальное», или в более рефлективном покрывающем общем пред-

метном суждении: степень осознанности мыслительного акта; техника непо-

движного ментального движения. 

Для пояснения оттолкнемся от одного разъясняющего примера. 

Пушкинское толкование «России» тонет в образах–метафорах: тройка, 

путь, езда, степь. Образы намечают смысловую магистраль «дорога» – символ 

бескрайности, неосвоенности, простора, приволья, нескончаемой равнины, где 

заливаются бубенцы. Эмоциональное содержание данных символов – семантиче-

ское ядро – «беспредельность», усиливаемая «скукой», «тоской», «страхом», 

«кручиной» – периферическими оттенками (ср.: Гоголь: в русских народных пес-

нях «мало привязанности к жизни и ее предметам, но много привязанности к ка-

кому–то безграничному разгулу, к стремлению как бы унестись куда–то вместе с 

звуками»). Поскольку родное неохватье в пушкинском миропонимании суть gratia 

gratis data, оформляется экспозиционная формула «раздолье» + «разгулье» + «пе-

чаль», – находящая идейную проработку в великой теме «Родина» [14, с. 22]. Из 

нее, как из кокона, выходят мотивы творчества Лермонтова: 

Но я люблю – за что, не знаю сам – 

Ее степей холодное молчанье, 

Ее лесов безбрежных колыханье, 

Разливы рек, подобные морям; 

Проселочным путем люблю скакать в телеге, 

И, взором медленным пронзая ночи тень, 

Встречать по сторонам, вздыхая о ночлеге, 

Дрожащие огни печальных деревень… 

И далее – Кольцова, Некрасова, Хомякова, Аксакова, А. Григорьева, 

Майкова, Тютчева, Блока, Есенина… 

Резюмируем: «неживое» восприятие в эстеме зиждется на обнажении 

композиционной формулы, открывающей таинственную глубину постигаемой 

жизни, ее смысловую многозначительность. Выразительное изобразительное 

преднастраивается уяснением 

– принципа строения: как говорил Мерло–Понти, я вижу не картину, я 

вижу с ее помощью; 

– характера прототипа (первообраза): прекрасная иллюстрация – сим-

волическая до мозга костей мультимирная культура средневековья, легализу-

ющая располагание за видимым, чувственно данным (реалис) невидимого, 

умо–постигаемого (ирреалис) мира. Отсюда – многосмысленные, получающие 

концептуальную разработку фигуры «пространство сердца», «клеть внутри 

себя сущая» и т. д. [1, с. 22; 8, с. 231]; 

– насыщенности самовыражения: высказывает Белинский: поэт созерцает 

идею «не разумом, не рассудком, не чувством и не какою–либо одною способно-

стью своей души, но всею полнотою и целостностью своего нравственного бытия, 

– и потому идея является в его произведении не отвлеченною мыслию, не мерт-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 9 - 

вою формою, а живым созданием, в котором живая красота формы свидетель-

ствует о пребывании в ней божественной идеи и в котором… нет границы между 

идеею и формою, но та и другая являются целым и единым органическим созда-

нием» [3, с. 311]; 

– не «натуральной», а «гуманитарной» «правды», – поразительное пре-

вращение «прозы» жизни, «позитивных фактов» быта в напряженность «лири-

ческого чувства», заполняющего и быт, и социальные нравы, и… [14, с. 49]; 

– типажеподобности выводимых фигур–олицетворений, снабжающих 

правдоподобием образо–предельные формы (ср. Гоголь о Гердере: везде он «видит 

одного человека как представителя человечества» [5, с. 88]); 

– жанрообразующих начал, детерминирующих своеобразие образного 

строя изображения действительности в языке чувственности (укажем лишь на 

созданный Чеховым неподражаемый жанр «лирической драмы», построенный 

на всестороннем отрицании законов драматического искусства [14, с. 51]); 

– принадлежащего человечеству «подлинно ценного» (Гете) – духо-

подъемного чудотворного гения, творящего по законам красоты. 

Умозрительное восприятие в ноэме – ввиду атрофии опор визуально-

сти – многосоставнее, гносеологически сложнее; свободно возникающие пред-

ставления здесь обслуживают идейное постижение, технически оказывающее-

ся стяжением всеобщности, необходимости, сущностности, новизны постав-

ленных смыслов и получающее тематизацию в языке эйдетизма. 

Начнем ab ovo: «идея» в эстеме суть представление; исходно – от того, 

что «чувствуется». «Идея» в ноэме суть понятие; исходно – от того, что «мыс-

лится». В одном случае – визуальная, в другом – концептуальная ядерность. 

Неразличение, смешение видов последней влечет деформацию зональных ре-

левантностей, – инкорпорация идеи–эстемы в идею–ноэму предопределяет 

крен в сторону концептуализма, абстракционизма; инкорпорация идеи–ноэмы 

в идею–эстему предопределяет неорганичное вмешательство предвзятости, а 

вместе с нею – крен в сторону «заявления позиции» от демонстрации «рожи 

сочинителя» (Достоевский) до инсталляции канона. (Скажем: последователь-

ное развертывание художественного «лабиринта сцеплений» (Толстой) в клас-

сицизме стесняется презумпцией «довления разумного долга» (ср.: сумароков-

ский «Хорев»), – ходульная идеологема смазывает момент постановочности; в 

классицистской традиции не могут быть выполнены ни «Евгений Онегин», ни 

«Анна Каренина»). 

Волюнтарное перекрытие аутентичных гносеологических топосов 

находит надежный заслон в выверенной локализации компетенций визуальной 

и эйдетической репрезентации, влекущей адекватный доктринальный отклик. 

Визуальная репрезентация складывается на эстетическом, эйдетическая репре-

зентация – на ноэматическом типе реакций, фундируемых разными видами 

опосредствующих формул. Как утверждалось, в эстеме это – композиция, в 

ноэме – экспозиция. В чем их сходство и различие? 

Сходство реконструктивных приемов организации репрезентаций – в 

моменте «додумывания – схватывания». В визуальности радикализируется 

роль меток–индексов, вводящих реперы постигания предметной данности. В 

эйдетичности радикализируется роль гомологичных меток–индексов, вводя-

щих те же реперы постигания того же. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 10 - 

Различие их – в особости природы указанных реперов, обслуживаю-

щих разные способы запечатления предметности. 

Не нагнетая тумана, – в случае эстемы акцентуируется созерцательность, 

в «неживом» своем проявлении организующаяся по композиционной формуле, 

обогащающей материальный (видимый) план перцептивного материала идеаль-

ным (невидимым – реконструктивно расчисляемым) планом. Изобличить в ре-

флективном усмотрении скрытое под явным тайное измерение созерцаемого, 

при этом опознавая его в качестве архитектонического принципа чувственно 

осваиваемой предметности, и означает понять–уразуметь смысл, постичь значе-

ние воспринимаемого. 

В случае ноэмы в традиционной гносеологии под кальку проигрывался 

ход особого вида интеллектуального созерцания: некая гомофония в исполне-

нии данной партии просматривается от платонизма через интуитивизм к фе-

номенологизму. Между тем, «созерцать» идейное нутро трансценденталий 

(ноуменалий), не впадая в мистику (тот же платоновский анамнезис), невоз-

можно. 

Что в итоге? Некое двойственное ощущение. С одной стороны, очеви-

ден мотив несозерцаемости (в стандартном толковании) содержания абстрак-

ций. С другой стороны, на этом же фоне очевиден устойчивый мотив развер-

нуть мелодию «созерцаемости». В чем причина навязчивой идеи декларатив-

ной канонизации созерцания? Искомый ответ – один: причина – в стратегии 

конституирования познания, глубинный остов которого обеспечивается созер-

цательно. 

В самом деле: предметность познания – от действительного чувственного 

созерцания; статусность познания – от понятийного созерцания – форм мышле-

ния, т.е. способа определения предмета для многообразного содержания возмож-

ного созерцания. При несоблюдении условия предметности – неправомерном ис-

кажении содержательного момента – познание вырождается в дискурсивное свое-

волие, лишаясь смысловой определенности; при несоблюдении условия статусно-

сти – неправомерном искажении формального момента – познание вырождается в 

демонстративное своеволие, лишаясь концептуальной определенности смысло-

представления. 

Выглядит солидно, но неубедительно. 

Во–первых, требует прояснения проблема подводимости эстемы под 

ноэму: почему категории, простираясь дальше чувственного созерцания, по-

скольку мыслят объекты вообще, не обращая внимания на особый вид чув-

ственности, каким она может быть задана [9, с. 309], – почему они принципи-

ально сопряжимы с чувственностью, почему «природа» сообразуется с катего-

риями? [9, с. 212] Востребуемого прояснения не предъявляется. 

Во–вторых, хорошо известно: данный в чувственном созерцании пред-

мет «не мыслится», не подводится под понятие о предмете, тем самым не вхо-

дит в зону категориального синтеза, нацеленного на его духовное освоение, 

выработку истолкования. За подкреплением мысли обратимся к Жуковскому. 

Завораживающая эмпирическая ситуация: 

Я на брегу один… окрестность вся молчит… 

Как привидение, в тумане предо мною 

Семья младых берез недвижимо стоит 

Над усыпленною водою. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 11 - 

Поведенческое освоение ситуации влечет сильнейшую эмоцию: 

Вхожу с волнением под их священный кров; 

Мой слух в сей тишине приветный голос слышит; 

Как бы эфирное там веет меж листов, 

Как бы невидимое дышит; 

Как бы сокрытая под юных древ корой, 

С сей очарованной мешаясь тишиною, 

Душа незримая подъемлет голос свой 

С моей беседовать душою.  

Эмоция – лишена признаков осмысления, что чисто лексически пере-

дается безличным нерефлективным глаголом «мнится»: 

И некто урне сей безмолвный приседит; 

И, мнится, на меня вперил он темны очи; 

Без образа лицо, и зрак туманный слит 

С туманным мраком полуночи. 

Смотрю… и, мнится, все, что было жертвой лет, 

Опять в видении прекрасном воскресает; 

И все, что жизнь сулит, и все, чего в ней нет, 

С надеждой к сердцу прилетает. 

Но где он?.. Скрылось все… лишь только в тишине 

Как бы знакомое мне слышится призванье. 

Как будто Гений путь указывает мне 

На неизвестное свиданье. 

Далее – безответное вопрошание: 

О! Кто ты, тайный вождь? душа тебе вослед! 

Скажи: бессмертный ли пределов сих хранитель 

Иль гость минутный их? Скажи: земной ли свет 

Иль небеса твоя обитель?.. 

С погружением в вѝдение: 

И ангел от земли в сиянье предо мной 

Взлетает; на лице величие смиренья; 

Взор к небу устремлен; над юною главой 

Горит звезда преображенья. 

Помедли улетать, прекрасный сын небес; 

Младая Жизнь в слезах простерта пред тобою… 

Но где я?.. Все вокруг молчит… призрак исчез, 

И небеса покрыты мглою. 

И обретением вдохновительно–мечтательного упоения–упования:  

Одна лишь смутная мечта в душе моей: 

Как будто мир земной в ничто преобратился; 

Как будто та страна знакомей стала ей, 

Куда сей чистый ангел скрылся. 

Как видно, в поэтической вариации эстемы наличествует локус с атро-

фией реперов постигания предметной данности, – не удается ввести рекон-

структивно удостоверяемых меток–индексов, обслуживающих додумывание–

схватывание перцептивного материала. 

Подобное же – в изобразительной вариации эстемы. Сошлемся на мо-

дернистское направление: сюрреализм, ташизм, дадаизм, абстракционизм, аб-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 12 - 

сурд, алеаторика, супрематизм, неопластицизм, понижая интенсивность со-

знания, сосредоточиваются на таких источниках продуктивности, как делирии, 

грезы, видѐния; на таких методах самовыражения, как абстрактный экспресси-

онизм, выстраивание бессмысленных, случайных последовательностей симво-

лических сочетаний (трактуемых в качестве формообразующих принципов 

творчества). 

Данные и схожие с ними эстематичные вариации лишены признаков 

развертывания глубинных композиционных формул. 

В качестве рефлективного резюме – убеждение в возможности атрофии 

в эстеме репрезентативных организационных принципов, осложняющих «до-

думывание–схватывание» в восприятии, но не денонсирующих его. В том же 

неопластицизме per imposible в качестве латентного репера трактовки перцеп-

тивности вводится «геометризм»; в супрематизме с той же целью апеллируют 

к «архитектонам» – налагаемым на плоскость объемным формам. 

Нередко отказ от выработки принципа внутренней цельности – особый 

художественный прием; прием перемены интонации, позволяющий создать 

атмосферу исключительной душевной наполненности. Взять есенинское 

…Тихо розы бегут по полям. 

Спой мне песню, моя дорогая, 

Ту, которую пел Хаям. 

Тихо розы бегут по полям.  

Конфигурация строфы с повтором первой в качестве завершающей 

строки производит впечатление волнообразного движения: «Строка становит-

ся похожа на морскую волну. Она набегает, бьет в берег, отходит, и вот на 

смену ей стремится уже другая, такая же, как бы не отличимая от первой, но 

уже наполненная другим смыслом… Какой должна быть первая строка…– за-

думчивая? веселая? грустная? тихая? Поэт не дает ответа. Здесь нет един-

ственного и категорического решения. Есенин как бы оставляет читателю воз-

можность досочинить (! – авт.), дофантазировать (! – авт.). Он как бы пригла-

шает… к сотворчеству, дает простор читательской воле и интуиции… разре-

шая…придать строке… тональность, созвучную его душевному состоянию…» 

[10, с. 22]. 

Невзирая на нюансы, композиционная формула в эстеме, не позволяя 

восприятию кипеть в «действии пустом», поставляет принцип освоения пред-

метности. Если его не находится (или нарочито не вводится), духовный про-

цесс в воспринимающем субъекте либо пробуксовывает, лишается поступа-

тельного движения, либо релятивизируется – со знаком плюс (плодотворное 

сотворчество) или со знаком минус (неплодотворное перформатирующее со-

чинительство – субъективный произвол деконструкции). 

Ситуация восприятия, несомненно, есть ситуация творческая, но если 

творчество толковать мыслью Гегеля как заявление «бесконечности» мышления, 

то позволительно высказать: в границах визуальной репрезентации проявление 

«бесконечности» мыслительного процесса, как минимум, не поощряется. Дело 

здесь в наличии более или менее твердых рамок предметности, имплицированных 

пресловутой «созерцательностью». 

С позиций неких принципиальных философских квалификаций «вос-

приятие» снабжается признаком «непосредственности» отображения реально-

сти, предполагающем чувственно просматриваемую генеалогию, «созерцае-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 13 - 

мую» сцепку с предметностью. Боязнь подорвать данную сцепку ввергало в ве-

личайший испуг классиков традиционной гносеологии, семантизируемый как 

страх перед утратой предметных оснований знания. Несозерцаемое – беспред-

метное, содержательно факультативное, трансцендентное. Дабы обезопасить 

познание от последнего, в рефлективную доктрину познания вводился презумп-

тивный мотив замыкания на созерцаемое. В платонизме, интуитивизме, фено-

менологизме, подчеркивалось ранее, постулировалось специфическое (рацио-

нально не эксплицируемое) созерцание эйдосов. В кантианстве отрабатывалась 

модель проекции абстракций (категорий) на визуально регистрируемую пред-

метность с активным привлечением ресурса эмпирически удостоверяющих 

схем, – вне этого инструментария, т.е. a priori, категории не могли бы «опреде-

лять связь многообразного в природе» [9, с. 212]. 

Между тем, по ранее же подчеркиваемому, содержание идеалий – не 

созерцаемо. 

Возникает, пожалуй, тупик, связанный с необходимостью и невозмож-

ностью доктринации внедренного в доктрину познания «созерцания». По-

скольку выход из тупика представляет всегда попятное, ретардирующее дви-

жение, следует, размотав клубок рассуждений, отделить зерна от плевел. 

В порядке положительного разрешения коллизии, по–нашему, пра-

вильно принять в расчет два обстоятельства.  

1. Любая (перцептуально ли, эйдетично ли данная) «сущность» сама по 

себе, как таковая, – не созерцаема, – в силу неметричности, всепроникаемости, 

всеохватываемости явления сущность не локализуется ни в материально, ни в 

идеально данных планах.  

2. Способы представления сущности в поле визуальной и эйдетической 

репрезентации гносеологически не равнообразны. В эстеме акцентуируется 

композиционная (реконструирующая), в ноэме – экспозиционная (рекомбини-

рующая) формула. Смысл композиции – уяснение принципа построения; смысл 

экспозиции – уяснение принципа системы. Данные принципы находят оправда-

ние в разных мыслительных способностях: в эстеме сущность постигается усво-

ением правила конструкции; в ноэме она постигается усвоением правила кон-

ституции. Скажем: стратегия адекватного представления сущности человека в 

эстематичной репрезентации – соответствующее законам гармонии телесное 

изображение. С позиций ноэматичной стратегии адекватного представления 

сущности человека последнее, однако, не более, чем inutile terrae pondus, – об-

наженный человек в ноэме – «метафизически невнятен» (Флоренский). Значи-

мое в композиционном измерении выглядит обширной и бессодержательной 

банальностью в конституционном измерении. 

Обопремся на (1–2) аналитически более тщательно. 

Визуальная репрезентация – не чисто интеллектуальная операция; гно-

сеологически это – созерцательный акт, поддерживаемый (по композиционной 

формуле) моментом предметно–сущностной идентификации с перспективным 

подведением образов под типажи, дифференциацией акциденталий–

эссенциалий (ядро – периферические оттенки), потенциальной категоризаци-

ей. С мгновения изобличения композиционной формулы, предметно–

сущностной идентификации изображения приходят в действие когитальные 

структурные законы – гештальтные зависимости – принципы подразделения, 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 14 - 

группировки (достаточно абстрактные соображения простоты, красоты, гар-

монии). 

Эйдетическая репрезентация – сугубо интеллектуальная операция; гно-

сеологически это – изощренно дискурсивный акт, поддерживаемый (по экспо-

зиционной формуле) моментом содержательно– смысловой идентификации с 

перспективным выведением знания не из образов, а из понятий, с уяснением не 

конструкции, а конституции, привлечением не рецепции, а продукции. Рычаг 

эйдетической репрезентации – рычаг идеи, поставляющей способ синтезирова-

ния представлений в систему, целое.  

Гносеологически адекватным терминологическим обозначением рас-

познавания сущности в экспозиции (утрирующей принцип системы) выступает 

фигура «идеация», выражающая не «созерцание–усмотрение» (платоновско–

гуссерлевская платформа «переживания» сущности), а внесозерцательное 

смысловое ее (сущности) постижение.  

Список литературы 

1. Алпатов М.В. Сокровищница русского искусства XI–XVI вв. Л.: 

Аврора, 1971. 287 с. 

2. Анненский И.Ф. Книга отражений. М.: Наука, 1979. 691 с. 

3. Белинский В.Г. Полн. собр. соч.: в 13 т. М.: Изд-во АН СССР, 

1956. Т. 7. 735 с. 

4. Гегель Г.В. Ф. Сочинения: в 14 т. М.: Соцэкгиз, 1937. Т. V. 814 

с. 

5. Гоголь Н.В. Полн. собр. соч.: в 14 т. М.; Л.: АН СССР, 1952. Т. 

8. 816 с. 

6. Гончаров И.А. Собр. соч.: в 8 т. М.: Гослитиздат, 1955. Т. 8. 576 с. 

7. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологиче-

ской философии. М.: Академический проект, 2009. 489 с. 

8. Жуковский В.И., Пивоваров Д.В. Зримая сущность. Свердловск: 

УргУ, 1991. 284 с. 

9. Кант И. Сочинения: в 6 т. М.: Мысль, 1964. Т. 3. 799 с. 

10. Козловский А. «Эту жизнь за все благодарю» (предисловие) // 

Есенин С. Полн. собр. соч. М.: Эксмо, 2006. С. 5–22. 

11. Курош А.Г. Лекции по общей алгебре. М.: Наука, 1973. 400 с. 

12. Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. М.: Государственное изда-

тельство политической литературы, 1955. Т. 1. 696 с. 

13. Математический энциклопедический словарь. М.: Советская эн-

циклопедия, 1988. 847 с. 

14. Мочульский К.В. Кризис воображения. Томск: Водолей, 1999. 

416 с.  

15. Шопенгауэр А. Мир как воля и представление. М.: И.И. Кушна-

ревъ и Ко, 1900–1901. 552 с. 

 

THE EPISTEMOLOGICAL NATURE OF EIDETIC 

REPRESENTATION (PART 1) 

V.V. Ilyin*, S.N. Vishnevskaya*, E.V. Poddubnaya*, A.V. Timofeev** 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 15 - 

*MGTU named after N.E. Bauman (Kaluga branch), Kaluga 

**Samara State air-cosmic university named after S. P. Korolev 

This article continues the discussion on the classic epistemological topics of 

thought matrices that include clusters of basic metaphors, semantic formants, 

heuristic patterns, system mental abbreviations, legislative postulates imple-

menting the objective content, model-modal creation in the spirit of the global 

significance revealing– its meaning and meaninglessness. 

Keywords: conceptual taxonomy, holonomy of mental activity, a categorical 

identification. 

Об авторах: 

ИЛЬИН Виктор Васильевич – доктор философских наук, профессор, 

заведующий кафедрой Истории и философии ФГБОУ ВПО «Московский гос-

ударственный технический университет имени Н.Э. Баумана (национальный 

исследовательский университет)», (Калужский филиал), Калуга. E-mail: 

vvilin@yandex.ru 

ВИШНЕВСКАЯ Светлана Николаевна – кандидат философских наук, 

доцент кафедры Истории и философии ФГБОУ ВПО «Московский государ-

ственный технический университет имени Н.Э. Баумана (национальный ис-

следовательский университет)», (Калужский филиал), Калуга. E-mail: 

ce3@bmstu-kaluga.ru 

ПОДДУБНАЯ Екатерина Викторовна – ст. преподаватель кафедры Ис-

тории и философии ФГБОУ ВПО «Московский государственный технический 

университет имени Н.Э. Баумана (национальный исследовательский универси-

тет)», (Калужский филиал), Калуга. E-mail:. poddubnayae@mail.ru 

ТИМОФЕЕВ Александр Вадимович – кандидат педагогических наук, 

доцент кафедры ПМ и ВТ СГАУ ФГБОУ ВПО «Самарский государственный 

аэрокосмический университет им. академика С.П. Королева (национальный 

исследовательский университет)», Самара. E-mail: timofeev av@list.ru 

Authors Information: 

ILYIN Viktor Vasilievich – Ph.D., Prof., Head of the Department of History 

and philosophy of the Moscow State Technical University named after N.E. Bauman 

(Kaluga branch), Kaluga. E-mail: vvilin@yandex.ru 

VISHNEVSKAYA Svetlana Nikolaevna – Ph.D., Assoc. professor of Histo-

ry and philosophy department of the Moscow State Technical University named af-

ter N.E. Bauman (Kaluga branch), Kaluga. E-mail: ce3@bmstu-kaluga.ru 

PODDUBNAYA Ekaterina Victorovna – Senior lecturer of the Department 

of History and philosophy of the Moscow State Technical University named after 

N.E. Bauman (Kaluga branch), Kaluga. E-mail: poddubnayae@mail.ru 

TIMOFEEV Alexander Vadimovich – Ph.D. (Pedagogy), Assoc. Prof. of 

the Dept. of Applied mathematics and information technology, Samara State air-

cosmic university named after S. P. Korolev. E-mail: timofeev av@list.ru 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 16 - 

УДК 101.8 

СОВРЕМЕННАЯ НАУЧНАЯ ФИЛОСОФИЯ  

В.П. Беркут*, В.С. Горбунов**  

*ФГКВОУ ВО «Военная академия Ракетных войск стратегического назначе-

ния имени Петра Великого» Министерства обороны Российской Федерации, г. 

Балашиха 

**ГАОУ ВО «Московский городской университет управления Правительства 

Москвы», г. Москва 

Рассмотрены сущностные признаки современной научной философии, 

занимающей лидирующее место в формировании мировоззрения чело-

века и способной дать ответы на важнейшие вопросы мировосприятия. В 

рамках аристотелевской теории отражения рассмотрены современные 

подходы к трактовке терминов «знание», «истина», «адекватность», 

«объективность». Исследованы существующие критерии научного зна-

ния. 

Ключевые слова: современная научная философия, знание, наука, кри-

терии научного знания, адекватность, объективность, истинность. 

Современная философия до невероятных масштабов расширила гори-

зонты человеческого мироздания и миропонимания. В процессе эволюции че-

ловеческого общества философия многократно менялась лидерскими местами 

со своей соперницей по мировосприятию – наукой. Творческие дискуссии 

продолжаются и множатся в научных публикациях и дискуссиях.  

Где границы ответственности философии и науки? В чем их сила и 

слабость? Чего ожидать «человеку познающему» от них в будущем? Какие 

инструменты, силы и средства ему следует взять на вооружение и использо-

вать для познания и преобразования мира во имя гуманных целей? Что проти-

вопоставить процессу интеллектуальной деградации человечества в эпоху 

компьютеризации? Ответы на эти и многие другие вопросы практического ми-

ровосприятия ожидают сегодня представители умственного и физического 

труда, постигающие основы современного философского и научного знания 

1. 

Взаимодействие философии и науки прорастало и формулировалось в 

научную философию поэтапно. На преднаучном этапе философия развивалась, 

преимущественно, как служанка религии или военно-политической силы госу-

дарства. На этапе классической науки в философии доминировали механисти-

ческие идеи И. Ньютона. На этапе неклассического развития научного знания 

лидирующее положение в философии занимали взгляды А. Эйнштейна, а на 

постнеклассическом – идеи и концепции квантовой физики Н. Бора.  

На этом же этапе в европейской философии сложились и окрепли фи-

лософские системы аналитической философии, позитивизма, экзистенциализ-

ма и герменевтики. В американской философии вырос и укрепился прагма-

тизм. Отечественная философия длительное время развивалась под домини-

рующим воздействием марксистско-ленинского учения. 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 16–23 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 17 - 

Каждый из этапов формирования научной философии был по-своему 

современным, т. е. соответствующим времени, уровню и масштабам развития 

конкретных доминирующих наук. В наши дни отечественная научная фило-

софия представляет собой полидоминантное явление, включающее устойчи-

вую систему научных регуляторов: идей, концепций, парадигм, принципов, 

законов и закономерностей познавательной деятельности людей и научных 

сообществ.  

Предметной сферой современной научной философии выступает мета-

теоретическое знание – постнеклассические парадигмальные положения фило-

софии, составляющие методологию современного научного познания, откры-

вающие новые грани взаимодействия науки и философии. 

Отечественная научная философия делает свои первые шаги совмест-

ного философского мыследействия с наукой. На этом пути еще много преград 

и трудностей.  

Поскольку непосредственной целью науки является получение адек-

ватного знания, а научно-философское знание – один из видов знания, то для 

постижения сущности и развития в первую очередь необходимо выяснить, что 

такое знание. Без решения этого вопроса невозможно обсуждать проблемы 

научной философии. В ряде академических источников знание определяется 

как результат процесса познания действительности, получивший подтвержде-

ние в практике
1
. Однако следует отметить, что среди авторов литературы по 

философии науки отсутствует четкое определение знания: некоторые авторы 

определяют его как информацию 2, но не разъясняют, что такое информация. 

Большинство отечественных мыслителей придерживаются классического ари-

стотелевского понимания истины как знания, соответствующего объекту. В 

этом случае допускается, что имеется и знание, не соответствующее объекту. 

Но разве можно считать знанием то, что ничему не соответствует? Очевидно, 

такие духовные явления, как бред сумасшедшего или стопроцентная ложь 

(«фейковые
2
» новости), знанием не являются. То есть классическое понимание 

истины без современного уточнения приводит к отождествлению знания и ис-

тины, ибо любое знание в какой-то мере соответствует объекту и, следова-

тельно, является истинным. 

Разрешить это интеллектуальное противоречие можно через принятие 

современной трактовки положений теории отражения. Знание – это отражение 

объекта; любое знание соответствует своему объекту, иначе оно не будет зна-

нием. Но соответствие может быть разным: если знание соответствует сущно-

сти объекта, то оно истинно и его можно назвать адекватным
3
 знанием. Если 

же имеющееся знание соответствует только каким-то внешним проявлениям 

предмета (кажимости, видимости, виртуальному отражению) и не соответ-

ствует его сущности, то оно – неадекватное знание или заблуждение. 

Например, геоцентрическая теория в астрономии была в целом за-

блуждением, поскольку планеты вращаются вокруг Солнца, а не вокруг Земли. 

                                                 
1 https://dic.academic.ru/dic.nsf/logic/108 
2 От англ. fake – поддельный, фальшивый, ложный, фиктивный, подставной.  
3 От лат. аdaequatuse – равный, тождественный, вполне соответствующий (см.: 

[6, с. 17]). 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 18 - 

Но в этой теории правильно описывались видимые на небосклоне положения 

небесных тел, хотя объяснение данного явления было неправильным. Или 

учение о флогистоне, которое в целом было заблуждением, но сыграло значи-

тельную роль в становлении химии как науки. В нем верно отразились некото-

рые количественные особенности теплообмена, а математические выражения 

перешли из теории флогистона в молекулярно-кинетическую теорию и термо-

динамику. Адекватным знанием в целом является обыденное знание, наука и 

искусство, а мифология, эзотерика, лженаука – знание неадекватное. Знание, 

являющееся истинным, может обладать разной степенью адекватности. Так, 

обыденное знание и научное знание сильно отличаются по степени адекватно-

сти или, например, физика XVII и физика XX вв. 

Изложенное позволяет сделать вывод: «объективность» и «адекват-

ность» – нетождественные понятия: объективность – соответствие знания объ-

екту в чем-то, адекватность – его соответствие главному, определяющему в 

объекте – его сущности. Объективность – свойство и характеристика любого 

знания; адекватность – характеристика истинного знания. 

Плодотворным подходом для понимания сущности знания является 

использование принципа отражения. Некоторые современные философы пре-

небрегают этим принципом, полагая его марксистским и поэтому, по их мне-

нию, подлежащим устранению. В марксистской философии этот правильный, 

на наш взгляд, принцип действительно занимал важное положение. Но идея 

понимания знания как отражения восходит к Аристотелю. Начало и источник 

познания – чувственное восприятие – он определял как воспроизведение 

формы объекта без его материи 3. Идея воспроизведения, высказанная в свое 

время Аристотелем, является центральной в теории отражения. Впоследствии 

многие философы показали, что вся материя обладает свойством отражения, 

которое развивается, совершенствуется вместе с развитием материальных си-

стем и высшей формой которого являются познание и сознание. Отражение 
– это воспроизведение свойств одного из существующих объектов в другом 

при их взаимодействии. Примеры простейших видов отражения: следы на 

мокром песке, образ в воде или зеркале, фотография. Важной характеристикой 

отражения служит объективность – соответствие структуры образа структуре 

объекта. В процессе развития свойства отражения это соответствие повыша-

лось. 

В своем развитии отражение прошло три основных этапа.  

Первый из них – отражение в неживой природе. На этом этапе отраже-

ние не играло существенной роли, сопровождая происходящие физические и 

химические процессы. 

Второй этап – отражение в биологических системах, где роль отраже-

ния кардинальным образом изменилась. Результат отражения – информация – 

используется для управления и регулирования. Можно сказать, что возникно-

вение жизни связано с возникновением информационного отражения. В рам-

ках этого этапа выделяются две ступени. Первая – допсихическое отражение 

или раздражимость – целесообразная реакция организма на раздражение, не 

сопровождаемая ощущением (например, фототаксис – свойство микроорга-

низмов, растений двигаться к источнику света). На более высокой ступени 

эволюции возникает психическое отражение, когда организм не только реаги-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 19 - 

рует, но и ощущает, имеет внутренние переживания. В дальнейшем в процессе 

эволюции психическое отражение развивается, обеспечивая более тонкое при-

способление организмов к среде. Ощущения дифференцируются, возникают 

восприятия, представления, потребности, эмоции. Появляется способность 

оперировать чувственными образами – восприятиями и представлениями. Та-

кая способность живых организмов представляет собой образное мышление. 

Примеры – построение обезьяной вышки из стола и стульев, чтобы достать 

подвешенные бананы, использование животным камней и палок для разбива-

ния орехов и т. д. Ощущения, восприятия, представления, эмоции животных 

составляют их психику, которая служит природной предпосылкой познания 

человека. 

Третий этап в развитии отражения – отражение в социальной системе. 

Здесь отражение принимает форму человеческого познания и его результата – 

знания. К ощущениям, восприятиям, представлениям и образному мышлению, 

имевшимся у высших животных, человек прибавляет понятийное мышление, 

или разум. Он включает три формы: понятия, суждения и умозаключения. С 

участием представлений, понятий, суждений, умозаключений формируются 

сложные духовные образования – учения. Одним из видов учений является 

научная теория. Существуют и ненаучные теории – религиозные, псевдонауч-

ные, обыденные. Таково краткое описание эволюции форм познания как отра-

жения. 

Прежде чем перейти к определению знания, отметим следующее: 

1. К знанию следует относить все названные формы психического от-

ражения. Иногда из состава знания исключают ощущения и восприятия. Это 

неверно и является пережитком преодоленного в философии крайнего рацио-

нализма. Ощущения и восприятия – неотъемлемый базис и компонент любого 

знания. Особенно важны они в художественном знании. Без ощущений и вос-

приятий мы бы не знали, например, что соль солёная, рассвет красивый, по-

душка мягкая, трава зеленая, море синее, розы благоухающие и т. п. И 

насколько адекватной без этого знания была бы наша картина мира?  

2. К знанию следует относить сведения как об объективной реальности 

– материальных предметах, так и о реальности субъективной – о сознании, о 

духовных явлениях, о самом знании. Самым широким в философии понятием, 

охватывающим объективную и субъективную действительность, служит поня-

тие бытия.  

3. Знание существует в идеальной форме – в виде психических образов 

– и неотделимо от личности. Разнообразные тексты, другие знаковые системы, 

схемы, диаграммы, графики, которые иногда называют объективированным 

знанием, есть не знание, а его внешнее материальное знаково-модельное вы-

ражение. Само знание существует только в голове людей в виде их психиче-

ских переживаний и неотделимо от этих людей. 

С учетом вышеизложенного, можно утверждать, что  знание 

– это отражение бытия в форме идеальных образов – ощущений, восприятий, 

представлений, понятий, суждений, умозаключений, учений. 

Говоря о видах знания, следует отметить, что наиболее достоверным 

является научное знание. Для людей, посвятивших жизнь науке, особый инте-

рес представляет вопрос о том, чем научное знание отличается от других ви-

дов знания. Вопрос о критериях научного знания является недостаточно раз-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 20 - 

работанным и дискуссионным. На наш взгляд, критериями научности знания 

выступают как признаки общепринятые (рациональность, системность), но 

получившие современное прочтение, так и относительно новые. Рассмотрим 

их. 

Рациональность, или доказательность, – логическая обоснован-

ность каждого положения другими, уже доказанными, положениями. В случае 

«ненауки» истинность знания либо вообще не доказывается (например, в ис-

кусстве), либо в качестве обоснования приводятся лишь некоторые доводы (в 

обыденном знании, религии, псевдонауке, «фейки» из СМИ). И только в науке 

неукоснительно соблюдается логический закон достаточного основания. Под 

таким основанием понимается полная совокупность заведомо истинных поло-

жений, из которых логически вытекает обосновываемое положение. Напри-

мер, из суждений «все металлы электропроводны и пластичны» и «медь – ме-

талл» следует, что медь электропроводна и пластична. Данный критерий ис-

ключает из науки аргумент веры, т. е. утверждение: «Это истинно, поскольку я 

в это верю». 

Системность (целостность, когерентность) – все элементы 

научного знания связаны между собой и зависят друг от друга. На свойстве 

системности знания основывается логический критерий истины: если гипоте-

тическое знание по законам логики соответствует уже принятому знанию, то 

оно тоже истинно. 

Непротиворечивость – в научном знании не должно быть взаимо-

исключающих суждений. Критерий служит следствием логического закона 

противоречия: два отрицающих друг друга предложения не могут одновре-

менно быть истинными. В ненаучном знании противоречия встречаются, 

например, в религии признается, что все предопределено Богом и в то же вре-

мя человек свободен, Бог всемогущ, всеведущ, абсолютно мудр и добр, но в 

мире существует зло.  

Эмпирическая проверяемость – установление истинности или 

ложности теоретических положений путем их соотнесения с результатами, 

полученными в эксперименте или наблюдении за естественным ходом собы-

тий. Критерий включает в себя два компонента – подтверждение (верифика-

цию) и опровержение (фальсификацию). Первый компонент ориентирует на 

нахождение истинного, второй - на отсечение ложного в научном знании. 

Совпадение предсказанных гипотезой следствий с фактами (достоверными 

практическими результатами) служит критерием ее истинности, их несовпаде-

ние – критерием ложности. Один акт подтверждения или опровержения не 

решает проблему истинности какого-либо знания. Только благодаря длитель-

ному многоактному процессу верификации и фальсификации знание гносеоло-

гически приближается к объекту и становится возможным сделать заключение 

о его истинности. Эмпирическая подтверждаемость – ведущий критерий исти-

ны, критерий истинности уже самого критерия научности. 

Воспроизводимость эмпирического материала – факты, которые 

использовались при создании теории, должны статистически устойчиво по-

вторяться в наблюдении или воспроизводиться в эксперименте. В научных 

публикациях принято описывать источники и методику получения эмпириче-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 21 - 

ского материала, по которым каждый ученый может убедиться в достоверно-

сти эмпирических фактов, повторить наблюдение или эксперимент. 

Общезначимость (интерсубъективность) – вначале новые от-

крытые положения, в том числе законы и закономерности, признаются немно-

гими лицами, но после их логического доказательства и эмпирического под-

тверждения принимаются всем научным сообществом или большинством его 

членов. 

Эссенциальность4 – направленность на выявление сущности объек-

та. Под сущностью понимается совокупность причин и законов, определяю-

щих существование и функционирование объекта. Их знание позволяет не 

только описывать, но и объяснять функционирование объектов – отвечать на 

вопрос не только о том, как, но и почему наблюдается данное явление или 

протекает данный процесс. Поэтому чисто описательное знание не может еще 

считаться научным. В лучшем случае, его можно признать начальной стадией 

зарождения научного знания. 

Однозначность – термины, выражающие основополагающие науч-

ные понятия, должны иметь одно значение. В научном тезаурусе не должно 

быть омонимов (слов одинакового написания и звучания, но разного значения) 

и синонимов (слов разного написания и звучания, но одинакового значения). 

Однозначность наряду с доказательностью обусловливают точность научного 

мышления. 

Способность к развитию – в науке постоянно генерируются свежие 

идеи, уточняется и углубляется содержание понятий, критикуются гипотезы, 

ставятся очередные эксперименты, осваиваются новые объекты, создаются 

инновационные методики, возникают ещё не исследованные проблемные по-

ля. В результате этого наблюдается непрерывный рост научного знания. По 

указанному критерию научное знание особенно отличается от мифологии, ре-

лигии или эзотерики, которые представляют собой неразвивающиеся системы 

знания. 

Некоторые авторы в качестве критериев научности называют еще 

предметность знания и его полезность? или практическую применимость 4. 

Думается, что отмеченные признаки специфическими для научного знания не 

являются. Предметным является любое знание, поскольку без соотнесенности 

со своим предметом знания нет. Полезным также может быть любое, кроме 

псевдонаучного, знание: научное, обыденное, религиозное и художественное. 

Обыденное знание позволяет правильно ориентироваться в непосредственной 

окружающей среде. Религиозное и художественное знание полезно потому, 

что, говоря словами А.Н. Некрасова, сеет «разумное, доброе, вечное» 5. 

Принятие и использование учеными указанных критериев научного 

знания обеспечивает достижение адекватности или максимальной объективно-

сти знания, что и служит непосредственной целью науки. Но именно с помо-

щью современной научной философии стал возможен вывод о том, что все 

перечисленные критерии имеют не абсолютный, а относительный характер, 

поскольку в различных отраслях научного знания имеются фрагменты, не от-

вечающие тем или иным критериям. Но по мере развития науки эти моменты 

                                                 
4 От лат. essentia – сущность. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 22 - 

устраняются. Отмеченные критерии формируют идеал научного знания. Как и 

любой иной, этот идеал также недостижим. Но следует ли от него отказаться 

вообще и признать качественную тождественность всех видов знания, как это 

предлагают сделать постмодернисты? Нет, поскольку функция любого идеала 

– указание правильного направления движения, которое обеспечит желаемый 

эффект, в данном случае – достижение максимальной объективности знания. 

В науке существуют противоречия. Но они стимулируют ее развитие и 

разрешаются с течением времени и приращением научного знания. Например, 

долгое время считали, что атом неделим. Потом обнаружили, что он может 

распадаться на более мелкие частицы. Возникла горячая дискуссия между сто-

ронниками признания неделимости атома и их оппонентами. Противоречие 

было разрешено признанием положения о неделимости атома при химических 

реакциях, но делимости при реакциях ядерных. Поэтому все положения химии 

остаются истинными, но в ядерной физике, новом направлении, где исследует-

ся поведение атомов при неизвестном до того ядерном типе реакций, данное 

положение «не работает». 

Интерсубъективность не бывает всеобщей и абсолютной: в любой 

науке, даже математике (образце точности), имеются различные научные шко-

лы, которые зачастую не признают положений друг друга, борются, дискути-

руют, иногда даже нарушая научную этику. Но по прошествии времени прояв-

ляется тенденция к сближению научных школ, которая реализуется, как пра-

вило, не их основателями, а учениками и последователями. 

Поскольку все критерии научности не абсолютны, а относительны, то в 

науке, наряду с истинным знанием, всегда имеются заблуждения. Но эти за-

блуждения постоянно отсеиваются, благодаря логическим доказательствам и 

эмпирическим данным. Наука стремится к истине через преодоление заблуж-

дения. Для решения вопроса о научности или ненаучности какого-либо знания 

необходимо использовать весь комплекс приведенных выше критериев. 

В результате обобщения всего отмеченного выше можно дать сле-

дующую трактовку современного научно-философского знания: это 

сформированное на основе фактов развивающееся, логически доказываемое, 

эмпирически проверяемое, системное, непротиворечивое, общезначимое зна-

ние в форме представлений, понятий, суждений, гипотез, концепций, теорий, 

приближающихся к адекватному (истинному) отражению сущности познавае-

мых объектов.  

Список литературы 

1. Кокорин А.А. Философский алгоритм познания: содержание и 

практические возможности: монография. М.: Изд-во МГОУ, 2013. 

322 с. 

2. Ильин В.В. Теория познания. Введение. Общие проблемы. М.: 

Изд-во МГУ, 1993. 168 с. 

3. Аристотель. О душе. М.: ГСЭИ, 1937. 180 с. 

4. Лебедев С.А., Ильин В.В., Лазарев Ф.В., Лесков Л.В. Введение в 

историю и философию науки. М.: Академический проект, 2007. 

384 с. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 23 - 

5. Некрасов Н.А. Сеятелям («Сеятель знанья на ниву народную!..») 

// Некрасов Н.А. Стихи. Поэмы. М.: Омега, 2016. 95 с. 

6. Словарь иностранных слов. М.: Русский язык, 1989. 624 с. 
 

CONTEMPORARY SCIENTIFIC PHILOSOPHY 

V.P. Berkut*, V.S. Gorbunov** 

*The Military Academy of Strategic Rocket Troops after Peter the Great, Balashikha 

**Moscow Metropolitan Governance University, Moscow 

The article is aimed at examining the essential features of contemporary sci-

entific philosophy that plays the leading role in the formation of a person's 

world outlook and provides answers to the major of questions of a worldview 

formation. In the framework of the Aristotelian theory of reflection, the con-

temporary approaches to the interpretation of the terms «knowledge», «truth», 

«adequacy», «objectivity» are considered. The existing criteria of scientific 

knowledge are studied within the article's format. 

Keywords: modern scientific philosophy, knowledge, science, criteria of sci-

entific knowledge, adequacy, objectivity, truth. 

Oб авторах: 

БЕРКУТ Виктор Петрович – доктор философских наук, профессор, за-

ведующий кафедрой гуманитарных дисциплин, ФГКВОУ ВО «Военная акаде-

мия Ракетных войск стратегического назначения имени Петра Великого» Ми-

нистерства обороны Российской Федерации (ВА РВСН имени Петра Велико-

го), г. Балашиха. E-mail: v_berkut@mail.ru.  

ГОРБУНОВ Владимир Семёнович – доктор философских наук, про-

фессор, профессор кафедры социально-гуманитарных дисциплин и истории 

права, ГАОУ ВО «Московский городской университет управления Правитель-

ства Москвы», г. Москва. E-mail: GorbunovV@mguu.ru  

Authors information: 

BERKUT Viktor Petrovich – Ph.D., Prof., Chair of the Humanities Dept., 

The Military Academy of Strategic Rocket Troops after Peter the Great, Balashikha. 

E-mail: v_berkut@mail.ru. 

GORBUNOV Vladimir Semenovich – Ph.D., Prof., Professor of Social Sci-

ences and Humanities Dept., Moscow Metropolitan Governance University, Mos-

cow. E-mail: GorbunovV@mguu.ru 

 

http://ilibrary.ru/author/nekrasov/index.html
http://ilibrary.ru/text/1527/index.html
http://ilibrary.ru/author/nekrasov/index.html
mailto:v_berkut@mail.ru
mailto:v_berkut@mail.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 24 - 

УДК 172.12 

ОБ ЭНЕРГОИНФОРМАЦИОННОЙ ПРИРОДЕ СОЦИАЛЬНЫХ 

ИЕРАРХИЙ 

В.А. Песоцкий*, В.А. Жебит** 

*ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет, г. Москва 

**Всероссийский институт научной и технической информации Российской 

академии наук (ВИНИТИ РАН), г. Москва 

Авторская концепция о коммуникационной (энергоинформационной) 

основе социальных процессов получила развитие в поиске энергетиче-

ского смысла в привычных социологических категориях. Вводятся поня-

тия, несущие ресурсный смысл: энергоинформационный потенциал, 

энергоинформационный «квант», активные и пассивные носители по-

тенциала. Предполагается, что формирование социальных иерархий 

происходит на основе энергоинформационного потенциала элементов, 

составляющих их структуру, а функционирование иерархий подчиняется 

закону коммуникации (энергоинформационного обмена). Исследование 

проведено в русле авторской Теории нелинейной коммуникации. 

Ключевые слова: коммуникация, теория коммуникации, социальная 

иерархия, энергоинформационный потенциал. 

Энергоинформационный потенциал как социально-качественный па-

раметр 

Энергоинформационный потенциал (q) носителя (индивида) безотно-

сительно к иерархической принадлежности, является теоретическим понятием 

и слагается из суммы таких качеств, как физические (физиологические и ин-

теллектуальные) возможности, информационное наполнение (знания), духов-

ное содержание и т. п. Учитывая, что все эти составляющие суть проявление 

энергетического качества носителя (индивида), можно заключить, что это ка-

чество является исключительно энергетическим параметром, а следовательно 

квантуемым1 параметром, т. е. способным рассматриваться с точки зрения ко-

личественных сумм и разностей, которые способны определять его качествен-

ный уровень. 

Энергетический смысл энергоинформационного потенциала  заключает-

ся в том, что он отражает сумму порций энергии и информации (энергоинфор-

мационных квантов), которой он располагает на рассматриваемом этапе жиз-

ненного цикла. (С точки зрения физики явлений, квантуемость понятия является 

свидетельством его фундаментальности.)  

Энергоинформационный потенциал (q) является интегральным каче-

ственным параметром, по своей сути строго индивидуальным, что делает его 

адекватным при использовании в социологических и психологических теоре-

тизированиях.  

                                                 
1 Квант – (от лат. quantum – сколько) неделимая порция какой-либо величины 

(физич.). 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 24–35 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 25 - 

Развивая идею индивидуального качества энергоинформационного по-

тенциала в социологии, энергоинформационный потенциал можно рассмот-

реть как функцию, отражающую уникальность набора характеристик отдель-

ного носителя этого потенциала (индивида). 

Параметр q, как функция, включает в себя: 

- квантово-энергетические характеристики, отражающие энергетиче-

ский ресурс носителя (индивида); 

- программные характеристики, отражающие управляющий ресурс но-

сителя (индивида). 

Если энергетический ресурс, представляя собой сумму квантов энергии, 

является понятием универсальным, то управляющий ресурс является набором 

программ, строго индивидуальным для каждого носителя, а следовательно, он в 

основном и определяет непохожесть носителей. 

Термин «энергоинформационный потенциал» (ЭИП) является условным и 

занимает понятийную ячейку параметра энергоинформационного качества. Это – 

параметр, отражающий не столько энергетическую или информационную сущ-

ность, сколько некую функцию, по-разному проявляющую себя в разных систе-

мах и разных условиях, например, в живых и неживых системах [6, с. 149]. Этот 

параметр по значению близок к понятию «негэнтропия», которым оперируют 

многие исследователи, но фактор отрицания энтропии, по крайней мере, ему при-

сущ [7].  

Энергоинформационный потенциал является условным понятием и 

может выражаться относительными величинами в рамках конкретной методи-

ки. Энергоинформационный потенциал объекта (системы) отражает энергоин-

формационный уровень, соответствующий некоторому стационарному состо-

янию этого объекта (системы). 

Энергоинформационный потенциал индивида является комплексным 

параметром, включающим в себя: 

– биологические характеристики; 

– психофизические характеристики; 

– интеллектуальные способности; 

– знания и опыт (накопленная и систематизированная информация); 

– уровень креативности; 

– уровень духовности; 

– социальное положение, социальный статус. 

 

Биологические характеристики отражают степень совершенства фи-

зиологических процессов в организме, в основе которых лежит обмен и рас-

пределение вещества и энергии. 

Психофизические характеристики отражают степень совершенства 

психических процессов, в основе которых лежит обмен и распределение энер-

гии. 

Знания и опыт отражают объём информации, накопленной индивидом, 

а информация суть энергия (согласно постулату 2 Теории нелинейной комму-

никации [7]). 

Интеллектуальные способности отражают возможности индивида 

оперировать имеющимся объёмом информации и алгоритмов решения задач и 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 26 - 

возможности пополнять этот объём и создавать новые алгоритмы. В основе 

этого лежат энергетические процессы. 

Социальное положение, социальный статус отражают энергетический 

уровень в социальной иерархии – общественное признание, власть, связи, ка-

питалы: 

общественное признание, с точки зрения энергетических основ, можно 

трактовать как получение энергоинформационной подпитки в процессе 

коммуникативного обмена с общественной аудиторией; 

власть – возможность энергетически и информационно управлять 

мнением, поведением и рабочими процессами групп; 

связи – возможность увеличить свой энергоинформационный потенци-

ал путём его суммирования с энергоинформационными потенциалами 

значимых индивидов; 

капиталы являются концентраторами энергоинформационного потен-

циала, способными к перемещению и обмену, например, финансовые 

капиталы и финансовые потоки. 

Уровень креативности – творческая способность создания новых син-

тетических систем (миров) – материальных объектов, научных теорий, худо-

жественных произведений, музыкальных композиций, управленческих реше-

ний с помощью поиска, концентрации и перенаправления энергоинформаци-

онного потенциала. 

Уровень духовности – уровень энергетической подключённости к кол-

лективному бессознательному (единому полю сознания), уровень положения в 

духовных иерархиях, выражающийся в нравственно-этических качествах ин-

дивида (см. таблицу). 

Характеристики энергоинформационного потенциала индивида 
Параметры Определения Описания 

Биологические 

характеристи-

ки 

Степень совершенства физиологи-

ческих процессов в организме, в 

основе которых лежит обмен и 

распределение вещества и энергии 

Определяется возрастом и 

физиологическими каче-

ствами организма индивида 

Психофизиче-

ские характе-

ристики 

Степень совершенства психиче-

ских процессов, в основе которых 

лежит обмен и распределение 

энергии 

Определяется возрастом, 

профессиональными, соци-

альными, медицинскими 

характеристиками 

Интеллекту-

альные спо-

собности 

Возможности индивида опериро-

вать имеющимся объёмом инфор-

мации и алгоритмов решения задач 

и возможности пополнять этот 

объём и создавать новые алгорит-

мы. В основе этого лежат энерге-

тические процессы 

Определяется возрастом, 

образованием, профессио-

нальным опытом, тестами 

качества интеллекта 

Знания и опыт 

(накопленная и 

систематизи-

рованная ин-

формация) 

Объём информации, накопленной 

индивидом (информация суть 

энергия) 

Определяется возрастом, 

образованием, профессио-

нальным опытом, социаль-

ным статусом 

Уровень креа-

тивности 

Творческая способность создания 

новых синтетических систем (ми-

ров) – материальных объектов, 

Определяется возрастом, 

образованием, профессией, 

профессиональным стату-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 27 - 

научных теорий, художественных 

произведений, музыкальных ком-

позиций, управленческих решений 

с помощью поиска, концентрации 

и перенаправления энергоинфор-

мационного потенциала 

сом 

Уровень ду-

ховности 

Уровень энергетической подклю-

чённости к коллективному бессо-

знательному (единому полю со-

знания), уровень положения в ду-

ховных иерархиях, выражающийся 

в нравственно-этических качествах 

индивида 

Определяется возрастом, 

жизненным опытом, отно-

шением к религии, обще-

ственным авторитетом 

Социальный 

статус 

Энергетический уровень в соци-

альной иерархии – общественное 

признание, власть, связи, капиталы 

Определяется принадлежно-

стью и положением в обще-

ственных и профессиональ-

ных иерархиях 

Общественное 

признание 

Получение энергетической под-

питки в процессе коммуникатив-

ного обмена с аудиторией 

Определяется положением в 

общественных и профессио-

нальных иерархиях и пози-

цией в информационном 

пространстве. 

Власть Возможность энергетически и ин-

формационно управлять мнением, 

поведением и рабочими процесса-

ми групп 

Определяется положением в 

общественных, профессио-

нальных иерархиях и пози-

цией в информационном 

пространстве 

Связи Возможность увеличить свой энер-

гоинформационный потенциал 

путём его суммирования с энерго-

информационными потенциалами 

значимых индивидов. 

Определяется положением в 

профессиональных и обще-

ственных иерархиях, пози-

цией в информационном 

пространстве, количеством 

и уровнем коммуникаций 

Капиталы

  

Концентраторы энергии, способ-

ные к накоплению, перемещению и 

обмену, например, финансовые 

капиталы и  потоки 

Определяется видом, коли-

чеством и качеством мате-

риальных средств – эквива-

лентов общественного бо-

гатства, находящихся в 

управлении 

 

Из приведённых определений видна информационно-энергетическая 

природа перечисленных понятий. 

Под энергоинформационным потенциалом активного носителя - индиви-

да – следует понимать сумму энергии, например, таких показателей как статус, 

волевые качества, устремления, опыт, власть, деньги, деловые связи и поддержка, 

общественное признание, духовные качества и т. д.  

Под энергоинформационным потенциалом пассивного носителя – тех-

нического средства, материальных активов и т. п. – понимается технологи-

ческий уровень, материалоёмкость, капиталоёмкость, себестоимость, рыноч-

ная цена и т. п.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 28 - 

Самостоятельной задачей является количественное определение энер-

гоинформационного потенциала. Но поскольку энергоинформационный по-

тенциал – это интеграл качественных параметров, являющихся различными 

проявлениями энергии, не доступной прямому измерению, то в расчётах воз-

можно использовать относительные единицы, привязанные к единой шкале. 

Разнообразие качественных и количественных параметров вышеупо-

мянутых составляющих энергоинформационного потенциала и даёт социаль-

но-психологическое разнообразие индивидуальных характеристик и уникаль-

ность их суммы.  

Q1 ≠ Q2 ≠ … ≠ Qn    (1) 

Наличие такого неравенства даёт возможность рассматривать любое 

множество энергоинформационных потенциалов как некоторую систему, вы-

строенную по качественному критерию. Эта система представляет собой  не-

которую иерархическую структуру, отражающую энергетический потенциал 

(уровень) каждого элемента. 

Q1<Q2< … <Qn      (2) 

Участники этой структуры, обладающие сравнительно близкими зна-

чениями энергоинформационного потенциала, образуют некоторую социаль-

ную группу, занимающую определённый уровень в иерархии. Между уровня-

ми иерархии происходит непрерывный энергоинформационный обмен – ниж-

ние уровни обеспечивают более высокие, верхние уровни обеспечивают более 

низкие.  

 

Энергоинформационная иерархия 

Слово иерархия является производным от греческих слов ιερος – са-

кральный и αρχη – власть. Существуют многочисленные трактовки понятия 

«иерархия», среди которых: «расположение совокупности элементов в порядке 

от высшего к низшему», «способ устройства сложных систем управления, при 

котором звенья системы распределены по различным уровням в соответствии 

с заданным критерием» и т. п. Самая упрощенная трактовка понятия «иерар-

хия» приводится в словаре Ожегова – «порядок подчинения низших высшим».  

Хотя существует большое количество трудов, раскрывающих это поня-

тие, тем не менее предлагаемое исследование отличается собственным подхо-

дом. В данной статье даются лишь контуры представлений об этом важней-

шем понятии с точки зрения его энергоинформационной природы.  

В мире энергоинформационных взаимодействий иерархия представля-

ет собой систему, элементы которой подчинены закону гармонического роста 

энергоинформационного потенциала элементов от низших к высшим. Такую 

иерархию можно представить себе как пирамиду, приближение к вершине ко-

торой требует соответствующего увеличения энергоинформационного потен-

циала. Примерами иерархий могут служить атом, кристалл, планетная система, 

человеческий организм, семья, творческий коллектив, научная теория, морфо-

логия языка. Элементы иерархии находятся в особом состоянии – их энергия 

суммируется для подпитки иерархии, а иерархия возвращает им долг в долж-

ном объеме.  

Можно предположить, что социальное мышление, социальное поведе-

ние индивидов в большой степени связаны с социальными иерархиями, если 

не прямо обусловлены ими. Индивид в своей эволюции и устремлениях неосо-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 29 - 

знанно подстраивается под определенную иерархию, для того чтобы получить 

как можно больше энергоинформационной подпитки и испытывать как можно 

меньше противодействия со стороны иерархии, что необходимо для реализа-

ции задач, ведущих к его Целям [5]. Непрерывно корректируя соответствие 

Целей и иерархии, индивид может менять Цели, не соответствующие иерар-

хии, или переходить под другую иерархию, более соответствующую Целям.  

Можно предположить, что иерархии по своей природе связаны с 

вполне определёнными системами Целей. Более того, системы Целей являются 

причиной возникновения иерархий. Как только проявила себя одна или набор 

Целей, тотчас образуется коммуникативная система «Цель – Участники», яв-

ляющаяся динамической иерархической системой. Траектория такой системы 

в фазовом пространстве будет стремиться к Цели (аттрактору), постепенно 

приближаясь. Однако Цели могут не достигаться [1].  

Теория нелинейной коммуникации определяет следующий ряд понятий 

[7]. 

Иерархия – система, элементы которой объединены зависимостью в 

соответствии с законом нарастания энергоинформационного потенциала от 

низшего к высшему. 

Любое множество, обладающее системными соотношениями, можно рас-

сматривать как иерархию, подчиняющуюся энергетическим законам нелинейной 

коммуникации, – кристалл минерала, живой организм, экосистему, коллектив, 

семью, корпорацию, государство и т. д. Множество, не подпадающее под понятие 

«иерархия», т. е. где энергоинформационные соотношения не подчиняются зако-

нам иерархии, можно условно назвать конгломератом (от лат. conglomeratus– 

сборный, разнородный). 

Структурный (системный) смысл понятия «иерархия» можно разъяс-

нить с помощью следующих рассуждений. Иерархию можно представить в 

виде некоторой модели – пирамиды, расположенной в системе координат, где 

ось Q даёт направление роста энергоинформационного потенциала в иерархии, 

а  n – направление роста базы иерархии (см. рис. 1). 

Под базой иерархии понимаются: коллективы людей, материальные и 

нематериальные активы, техническое и технологическое оснащение, аффили-

рованные структуры, т. е. любая материальная база. База иерархии – это коли-

чественный параметр.  

Уровень положения в иерархии, отражающий энергоинформационный 

потенциал, определяется такими показателями, как компетенции, формы и ха-

рактер внутренних отношений и отношений с внешней средой, индивидуаль-

ные и личностные показатели и т. п. Уровень в иерархии – это качественный 

параметр. 

Положение на определённом уровне иерархии, совокупно отражаемое 

количественными и качественными показателями, называется ковчегом2 

иерархии.  

Этика иерархии – важнейший качественный признак иерархии, подра-

зумевающий комплекс законов и установок, действующих в рамках иерархии. 

Признаки иерархии являются той основой, в которую должны укладываться 

                                                 
2 Термин «ковчег» вводится для обозначения социальной ниши или уровня 

социальной иерархии. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 30 - 

качества индивида. Индивид может считать себя состоявшимся в данной 

иерархии, если им выполнены установки данной иерархии и занято положе-

ние, соответствующее энергоинформационным параметрам конкретного уров-

ня. Если это происходит, то индивид является органичным для данной иерар-

хии, он дает ей максимум и получает от нее максимум энергии и информации. 

Достаточно часты случаи, когда индивид, принадлежащий более высокой 

иерархии, пытается войти в более низкую. В этой ситуации возможны два ос-

новных пути:  деградировать до уровня данной иерархии или пытаться втис-

нуться в её рамки, оставаясь на позициях более высокой иерархии. В послед-

нем варианте велик риск быть отторгнутым новой для индивида иерархией 

теми, для которых она является органичной. Часты примеры, когда личности 

высоких этических и профессиональных качеств проигрывают низким посред-

ственностям. Проигрыш этот практически гарантирован, и это – лучшее под-

тверждение упомянутой закономерности. 

Соответствие иерархии иногда имеет решающее значение в жизни 

индивида. Этим фактором можно объяснить многие явления, не доступные 

простой логике. Например, многочисленны случаи, когда люди высокого мо-

рального и образовательного уровня вынуждены довольствоваться крайне 

низкими материальными доходами, сохраняя приверженность выбранному 

профессиональному пути. В то же время люди более низкого образовательного 

и профессионального (а часто и морального) уровня добиваются огромного 

материального успеха. Известно, что среди личностей высокого культурного и 

духовного уровня велик процент тех, кто презрительно относится к матери-

альным благам, что соответствует их представлению о жизненных ценностях. 

Очевидно, что критерием принадлежности к той или иной иерархии может 

являться система ценностей, которую исповедует индивид. 

Существуют разнообразные эмпирические подходы в определении при-

надлежности к иерархиям. При отсутствии представления об иерархическом 

принципе, или системах ценностей, люди тем не менее способны определять 

«уровень» других по манерам, моделям поведения, внешним данным, отношени-

ям окружающих, отношению к делу и т. п. [2]. 

Существует огромное количество подходов в систематизации социаль-

ных личностей. Они строятся на основе категорий, работающих в понятийных 

полях психологии, социологии, педагогики, этики, эстетики, однако внутрен-

нее содержание индивида они отражают лишь косвенно [3; 4; 8–10]. 

Каждый индивид одновременно принадлежит нескольким иерархиям – 

например, иерархиям семьи, корпорации, государства, религии и т. д. Однако 

именно его энергоинформационный потенциал определяет положение в 

иерархии. Доказательством тому является то, что люди, не обладающие обра-

зованием, материальным достатком, страдающие физической немощью, могут 

занять очень высокое положение в социальной иерархии, превзойдя в интел-

лектуальном развитии всех остальных.  

Успех индивида в иерархии, где отдаётся предпочтение духовным цен-

ностям, обусловлен тем, что он направляет свою энергию на собственный ду-

ховный рост. Если энергетический ресурс индивида направляется по другим 

направлениям – физического развития (спорт), интеллектуального развития 

(наука), коммерческих способностей (бизнес), то это означает лишь устрем-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 31 - 

лённость к росту в соответствующих иерархиях, но позиции в этих иерархиях 

слабо коррелируют с позициями в иерархии духовной. 

Чем выше уровень ниши (ковчега) в иерархии, тем меньше сама ниша, 

тем меньше участников может в ней разместиться. Чем больше крутизна 

нарастания энергоинформационного потенциала иерархии, тем менее доступ-

ны её ковчеги для участников, так как высок потенциальный барьер, который 

нужно преодолевать. Чем меньше крутизна иерархии, тем шире ковчеги, тем 

меньше потенциальный барьер и меньше отсев участников.  

Обмен восходящими и нисходящими энергоинформационными пото-

ками является главным условием существования любой иерархии. Например, в 

иерархии производственной компании нижние уровни осуществляют передачу 

энергии верхнему уровню (восходящий поток) в виде денег от реализации 

производственного продукта. Верхний уровень обеспечивает нисходящие по-

токи нижним уровням в виде распределяемых денег и социальных благ как 

эквивалентов энергоинформационного потенциала. Сумма энергоинформаци-

онных потенциалов восходящих потоков может превосходить сумму нисхо-

дящих. В этом случае образуется энергоинформационный резерв, который 

концентрируется в различных формах. Если сумма энергоинформационных 

потенциалов восходящих потоков недостаточна, то имеет место энергоинфор-

мационный дефицит. В этом смысле можно говорить о существовании поня-

тия баланса энергоинформационного обмена между уровнями иерархии, или 

энергоинформационного баланса иерархии. Отклонение от баланса влечёт за 

собой соответствующие диспропорции или диспозиционные изменения в 

иерархии, вплоть до изменения иерархии в целом. Можно с достаточной уве-

ренностью заключить, что это и является основной причиной  кризисов в 

иерархических системах.  

                        Q 

 

 

   

                                            аi                                                            H 

 

                                                                          hi 

                                                                             

n 

                                                     a 

 
 

Рис. 1. Диаграмма иерархических соотношений: H – наибольший уровень 

энергоинформационного потенциала элементов иерархии; hi – высота i-уровня 

иерархии; a – база иерархии. 

В основе всех этих параметров лежит энергия, которая как присуща 

самому носителю потенциала, так и определяется его позицией в иерархии. 

Энергия, присущая самому носителю, прирастает энергией места в иерархии, 

по мере подъёма вверх по её уровням.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 32 - 

Если рассматривать иерархию в виде 2-мерной модели, можно условно 

определить её энергоинформационное содержание (потенциал) Q как геомет-

рическую площадь треугольника: 

 ,     (3) 

где a – база иерархии;  H – «высота» иерархии; k – некоторый коэффи-

циент. Тогда энергоинформационный потенциал i-уровня иерархии можно вы-

разить как 

 = k ,    (4) 

где a – база иерархии; bi – «ковчег» уровня иерархии; hi – «высота» 

энергоинформационного уровня иерархии;  k – некоторый коэффициент.  

Можно рассмотреть эволюцию иерархии, при неизменном энергоин-

формационном потенциале  Q = const, если будет расширяться её база, что 

может быть связано с увеличением количества активных носителей. 

 
Рис. 2. График относительного изменения параметров базы и уровня иерархии 

h* 

 
                                   Фаза 1 

 
                                                   Фаза 2 

                                                                       Фаза 3 

 

a* 

 
 

Рис. 3. Фазы эволюция иерархии при расширении её базы 

 

0

0,5

1

1,5

2

2,5

3

3,5



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 33 - 

Как видно из рис. 2, 3, если оставлять энергоинформационный потен-

циал Q иерархии неизменным, то увеличение базы иерархии ведёт к резкому 

снижению её энергоинформационного уровня h, что является показателем её 

деградации. 

На рис. 4 показан пример энергоинформационной деградации гипоте-

тической иерархии образовательного уровня населения при увеличении до-

ступности образования. При сохранении количества ковчегов в иерархии обра-

зования расширенный приток претендентов неизбежно потребует расширения 

её ковчегов и соответственно более низкого потенциального барьера перехода 

на новый уровень.  

 

 

 

 

 

 

 

 
Рис. 4. Энергоинформационная деградация иерархии системы (на примере си-

стемы образования) 

Таким образом, можно заключить, что геометрическое представление 

социальных иерархий может отражать их энергетический портрет и даёт неко-

торую возможность понять энергетическую природу и энергоинформацион-

ный смысл понятия «иерархия».  

Выводы 

1. Ресурсный подход в оценке социологических и психологиче-

ских понятий открывает новую сферу исследований, позволяющих рассмот-

реть привычные процессы сквозь призму синергетических представлений. 

2. Понятие энергоинформационного потенциала (q), являющегося 

интегральным качественным параметром, позволяет рассматривать объекты 

социологических исследований во всей их непохожести, выделяя индивиду-

альные характеристики, что ранее считалось исключительно прерогативой 

психологической науки.   

3. Наличие ресурсного  неравенства даёт возможность рассматри-

вать любое множество энергоинформационных потенциалов как некоторую 

систему, иерархически выстроенную по качественному критерию – например, 

кристалл минерала, живой организм, экосистема, коллектив, семья, корпора-

ция, государство и т. д. 

4. Рассмотрение социальных объектов с позиции иерархизма рас-

крывает пространство новых законов существования социума.  

5. Представление об энергоинформационной природе процессов 

неизбежно приводит к понятию энергоинформационного баланса социальных 

 Е 

               



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 34 - 

процессов и структур, что открывает большие научные перспективы, в частно-

сти в теориях управления.  

Список литературы 

1. Акчурин И.А. Виртуальные миры и человеческое познание // 

Концепция виртуальных миров и научное познание. СПб.: РХГИ, 

2000. С. 9–29. 

2. Анисов A.M. Типы существования // Вопросы философии. 2001. 

№7. С.100–112. 

3. Афанасьев В.Г. Научное управление обществом: опыт систем-

ного исследования. М.: Мысль, 1968. 384 с.  

4. Афанасьев В.Г. Системность и общество. М.: Политиздат, 

1980.368 с.  

5. Богатырева О.А., Шиллеров А.Е. Моделирование социальных 

процессов: гипотетический путь возникновения рода и племени 

у человека // Гуманитарные науки в Сибири. Новосибирск: Изд-

во СОР АН, 1999. С.14–20. 

6. Добронравова И.С. Сложность как процесс // Синергетическая 

парадигма. Синергетика инновационной сложности: к 70-летию 

В.И. Аршинова: сборник / отв. ред. В.И. Аршинов. М.: Про-

гресс-Традиция, 2011. С. 149–158. 

7. Жебит В.А. Теория нелинейной коммуникации. Истоки-

Аспекты-Аксиомы. Saarbrücken: LAP LAMBERT Academic Pub-

lishing, 2010. 272 с. 

8. Каган М.С. Мир общения: Проблема межсубъектных отноше-

ний. М.: Политиздат, 1988. 319 с. 

9.  Кули Ч. Социальная самость // Американская социологическая 

мысль: Тексты. М.: МГУ, 2004. С. 171–178. 

10. Парыгин Б. Д. Социальная психология. Проблемы методологии, 

истории и теории. СПб.: ИГУП, 1999. 592 с. 

 

ON THE ENERGY AND INFORMATION NATURE OF SOCIAL 

HIERARCHIES  

V.A. Pesotsky*, V.A. Zhebit** 

*Moscow Regional State University, Moscow 

**All-Russian Institute of Scientific and Technical Information of the Russian 

Academy of Sciences (VINITI RAS), Moscow 

The authors' interpretationt of a communicative (energy and information) ba-

sis of social processes was developed in search of energetic sense in habitual 

sociological categories. The concepts possessing resource meaning are intro-

duced: the energy and information potential, the energy and information 

«quant», active and passive carriers of potential. It is assumed that the for-

mation of social hierarchies happens on the basis of  the  energy and infor-

mation potential of the elements making their structure, while the functioning 

of hierarchies goes in accord with the law of communication (energy and in-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 35 - 

formation exchange). Research is conducted within the format of  the nonlin-

ear communication developed by the authors. 

Keywords: communication, theory of communication, social hierarchy, en-

ergy and information potential. 

Об авторах: 

ПЕСОЦКИЙ Владислав Анатольевич – доктор философских наук, 

профессор, зав. кафедрой философии ГОУ ВО МО Московский государствен-

ный областной университет, г. Москва. E-mail: vlad2008@yandex.ru 

ЖЕБИТ Владимир Александрович – кандидат психологических наук, 

старший научный сотрудник, Отделение научной информации по проблемам 

энергетики и металлургии, Всероссийский институт научной и технической 

информации Российской академии наук (ВИНИТИ РАН), Москва. E-mail: 

zhebit@rambler.ru 

Authors information: 

PESOTSKY Vladislav Anatolyevich – Ph.D., Professor, Chair of the Phi-

losophy Dept., Moscow Regional State University, Moscow. E-mail: 

vlad2008@yandex.ru 

ZHEBIT Vladimir Alexandrovich – Ph.D. (Psycology sciences), Senior Re-

searcher, Department of Scientific Information on Energy and Metallurgy, All-

Russian Institute of Scientific and Technical Information of the Russian Academy of 

Sciences (VINITI RAS), Moscow. E-mail: zhebit@rambler.ru 

 

http://www.translate.ru/dictionary/en-ru/hierarchy


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 36 - 

УДК 101.8 

БЫТИЕ ПРАВА КАК ПРОБЛЕМА СОВРЕМЕННОЙ 

ФИЛОСОФИИ 

А.В. Деникин, З.Д. Деникина  

ФГБОУ ВО «Финансовый университет при Правительстве Российской Феде-

рации», г. Москва 

В статье различаются два типа правовой методологии – философский и 

юридический. Определяются парадигмальные параметры философско-

правовой метатеории, согласно которой альтернативные концепции мо-

гут быть однопорядковыми в метатеоретическом смысле. Обосновыва-

ется положение о том, что тема конкуренции натуралистической и куль-

турцентристской исследовательских программ вторична для философ-

ско-правовой парадигмальной метатеории. 

Ключевые слова: философия права, теория права, правовая метатео-

рия, парадигмальное знание, феноменологическое бытие права, антро-

пологическое бытие права.  

Со второй половине 90-х гг. ХХ столетия в отечественной науке 

наблюдается своеобразный бум философско-правовых исследований. Отече-

ственная философия права находится в эпицентре смены познавательных 

стратегий и методологической неопределенности. Многие исследователи не 

готовы отказаться от исключительно нормативистской трактовки права. До-

статочно много сторонников у диалектического метода, и с его устранением 

связываются неизбежные потери в динамичном описании права. Интерес к 

феноменологическим постулатам объясняется усилением субъектной стороны 

общественной жизни, переходом от общесистемных детерминаций, характер-

ных для марксистской философии, к изучению более конкретных срезов кол-

лективной жизни в контексте жизненных миров. 

Рост числа приверженцев антропологического видения права объясняет-

ся несколькими причинами. Во-первых, на пути максимального погружения в 

содержательную область прав человека легче всего избавиться от тоталитарного 

наследия советского периода. Во-вторых, под углом зрения антропологических 

исследований все более убедительную аргументацию получает идея о «двуеди-

ной» (философской и юридической) дисциплинарной принадлежности права. 

Утрачиваемая социальной философией функция онтологической нормативности 

отдается на откуп теории права. В-третьих, весьма «болезненной» и мало прояс-

ненной оказывается тема ценностных оснований права. В этом случае возникает 

вопрос об оправдании существующих нормативных правовых реалий. 

Субъективированное видение права хорошо согласуется с ценностной 

стороной, но не имеет решающего значения в легитимации общезначимых норм. 

Отчасти поэтому теоретики права не спешат «расставаться» с марксистским ви-

дением правового холизма. Философы права, испытывающие известное неудо-

влетворение прежней социально-философской концепцией, пока не предлагают 

взамен хорошо разработанного системного видения социального целого. При от-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2016. № 2. С. 82–95 Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2016. № 3. С. 46–52 Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 36–43 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 37 - 

сутствии конструктивной социальной методологии возникает некая концептуаль-

ная двусмысленность. Права человека объясняются с помощью классической па-

радигмы, а его жизненный мир – с неклассических позиций. Это методологиче-

ское обстоятельство свидетельствует о вынужденной тенденции отечественной 

философии права работать пока в межпарадигмальном «режиме». 

Динамизм современной философии права и повышенная дискуссион-

ность проблем связаны с трудностями теоретико-методологического порядка. 

Одна из них заключается в том, что исследователи исповедуют различные фи-

лософские установки и недостаточно активно сотрудничают на общем акаде-

мическом поле не только с юристами, теоретиками права, но и между собой. 

Теоретики права, уже не удовлетворяясь методологией «исторического мате-

риализма» и не видя аксиологических перспектив у юридического позитивиз-

ма, обращаются к современной отечественной философии права. При этом они 

обнаруживают знакомые, классические идеи Канта и Гегеля или гипертрофи-

рованные, не оформленные эпистемологически субъектные философско-

правовые представления [1; 2]. В результате в современной юриспруденции 

осуществляются попытки нефилософскими средствами решать философско-

правовые проблемы. 

Одна из задач теории права видится в выстраивании аргументации по 

нормативистской трактовке права. Философии права остается довольствовать-

ся историко-правовыми идеями, весьма напоминающими изложение истории 

политико-правовых учений, или «отрабатывать» субъектный компонент в тео-

рии права. Уже то, что в большинстве работ право определяется через понятие 

свободы индивида, служит убедительным тому доказательством. 

Гипертрофия частного (акцентирование прав человека) приводит к де-

конструкции абстракции социального целого. В онтологической картине права 

происходит известное смещение. В ней наблюдаются индивидуальные носите-

ли права, находящиеся вне рамок социальной системности. Показательно, что 

для обоснования прав индивида по-прежнему задействуются метафизические 

аргументы западноевропейских учений ХVI–ХVII столетий. Однако сам инди-

вид уже «выпадает» из рамок естественного природно-общественного образо-

вания, а значит, проблема не решается классическими средствами. 

В настоящее время усиливается исследовательский интерес к метатеоре-

тическому уровню юридического знания. В условиях, когда в отечественной ли-

тературе появились работы неклассического и постнеклассического толка, фило-

софия права не может конституироваться в прежних классических границах. Зна-

чительные концептуальные изменения, происходящие в теоретическом правове-

дении, пока не подкрепляются соответствующим концептуально-

методологическим обеспечением. 

«Встречное» движение философии права и теории права неизбежно в си-

лу логики развития научного знания. Тем не менее сам тезис о сближении фило-

софии права и теории права до сих пор вызывает неоднозначное к себе отноше-

ние, вплоть до активного отторжения. Неэксплицированность предмета и функ-

циональных особенностей философии права непосредственным образом сказыва-

ется на качестве теоретико-методологических исследований в юриспруденции. В 

результате тормозится оформление метатеоретического правового знания. Возни-

кает реальное противоречие между объективными потребностями развития юри-

дической науки и осознанием этих тенденций в философско-правовых и специ-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 38 - 

альных юридических исследованиях. В современной научной литературе наблю-

дается преобладание теоретического уровня рефлексии в философии права. По-

следняя строится как предметное знание, изучение конкретных явлений (напри-

мер, феномена правосознания). Однако на повестке дня появляется новая иссле-

довательская задача, требующая иного типа рефлексии – выявления предельных 

методологических оснований, философских установок, норм и идеалов исследо-

вания права. Соответственно в поле зрения философии права попадает метатеоре-

тическое образование – парадигмальное правовое мышление. 

В современной исследовательской литературе складывается следую-

щая теоретико-методологическая ситуация. На эмпирическом уровне юриди-

ческого знания формально-логический язык описания играет конструктивную 

роль. Теория права предстает как завершенное статичное знание, а проблема 

неполноты означает наличие неких пробелов в законодательстве. Понятийное 

объяснение и эмпирическая интерпретация отраслевых проблем права не вы-

ходят за рамки общей теории права и имеют характер экстенсивного роста, 

индуктивного обобщения эмпирического опыта. На теоретическом уровне 

представлены два типа правопонимания. В классическом понимании теория 

права сближается с теорией государства. Знания не выводятся, а конституиру-

ются с помощью идеальных сущностей. Неполнота знания понимается как от-

крытость к различным концептуальным объяснениям в пределах общезначи-

мых установок теории права. Последняя остается строгой наукой и не допус-

кает идеологические пристрастия, привносимые социально-философской ме-

тодологией. Впрочем, общая теория права остается в лоне «исправленного» 

исторического материализма. 

В неклассическом понимании теория права предстает как учение, вклю-

чающее научные и ненаучные компоненты. Если прежняя догматичная теория 

права не учитывала субъектные реалии и ценностные основания права, то «об-

новленная» теория права допускает полиметодологичное знание с использовани-

ем диалектики, феноменологии, герменевтики, данных этнографии, постулатов 

антропологии и т.д. Границы теории права размыты, и ее концептуальная природа 

открыта для альтернативных разработок. В обоих случаях философии права отка-

зано в юридическом статусе, и это единодушное решение обосновывается с раз-

личных методологических позиций. 

На метатеоретическом уровне правового знания выделяются три направ-

ления. Во всех этих направлениях, кроме частнонаучных, общенаучных предпо-

сылок, имеются философские принципы исследования права. Первое направление 

– классическое понимание права – представлено двумя вариантами. В первом 

случае философия права объявляется юридической дисциплиной или знанием, 

имеющим дуальную природу. В ней недопустимы релятивность и субъективизм, 

и она мыслится как системная теория общества, где место марксистского подхода 

замещают модифицированные методологические принципы кантиантства и геге-

льянства. Во втором случае метатеоретический статус закрепляется за теорией 

права, а философия права имеет подчиненное значение как часть теории права. 

Сама же теория права объявляется наукой с недостаточно проясненными основа-

ниями. Это направление отличается попытками построения общей системы пра-

вовых понятий, детальной разработкой логических оснований права. Антрополо-

гические параметры права «приглушены», индивид мыслится как составная часть 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 39 - 

общества. Философия права, включаемая в состав теории права, изучает общие 

закономерности бытия права. 

В неклассическом направлении постулируются многомерность филосо-

фии права и теории права. В идеале могут сосуществовать различные концепту-

альные объяснения и по принципу дополнительности сочетаться философия пра-

ва, теория права, социология права и т.д. В неклассических исследованиях чело-

век мыслится как часть природы, и тогда акцент делается на естественных правах, 

или как часть сообщества, и тогда преобладают ценностные значения в праве. В 

предметной области философии права часто абсолютизируется проблема право-

сознания. Наряду с концептуальной многомерностью допускается и методологи-

ческий плюрализм. Используется взаимодополнительность методов герменевтики 

и диалектики, диалектики и формальной логики и т. д. Третье направление пред-

ставлено учеными, работающими в языковой и тематической среде западной фи-

лософии права. Будущее философско-правовых исследований они видят в приня-

тии постнеклассической парадигмы и «подтягивании» отечественной философии 

права до лучших западных образцов. На первый план выходит изучение систем-

ных оснований права. Происходит отказ от противопоставления субъектного и 

объектного видения права. Нормой считается синкретичное межпарадигмальное 

объяснение права. 

В современном правовом мышлении наличествуют два вида метатеорети-

ческого юридического знания – в теории права и в философии права. В филосо-

фии права изучаются предельные основания общественной жизни, в то время как 

в теории права представлены достаточные ее основании. Если теория права – это 

научная рефлексия правовых феноменов, то философия права – это мировоззрен-

ческий тип рефлексии. Если теория права изучает правосознание, то философия 

права – правовую рефлексию. Философия права и теория права выступают частя-

ми всего массива социогуманитарного знания. В их взаимосвязи действуют не 

отношения структурности, а отношения зависимости, детерминации. Философия 

права и теория права соотносятся как основа и обоснованное. Это происходит по-

тому, что по своей природе философия права является интерпретативным знани-

ем, имеющим научное и ненаучное содержание. 

Аксиомы и принципы теории права имеют статус основы для остального 

юридического знания. В этом случае речь идет о причинной детерминации, из 

постулатов теории права логическим путем выводятся многочисленные норма-

тивно-содержательные следствия. Взаимосвязь же философии права и теории 

права строится по принципу непричинной детерминации. Определенная часть 

философского знания задает «идеальный тип» объяснения, модель интерпретации 

правовых явлений. Такое интерпретационное знание имеет объектно-субъектную 

природу и не может быть полностью конвенциональным и субъективным. Кроме 

выражения авторской позиции философское знание содержит в себе обобщаю-

щий мировоззренческий и методологический опыт данной эпохи. Для самостоя-

тельных разделов юридического знания он является парадигмальным фоном 

мышления, в рамках которого возможны дальнейшие интерпретационные схемы 

эмпирического и теоретического уровней. 

Специфика современной методологической ситуации в отечественной 

философии права заключается в следующем. Во-первых, наблюдается дисба-

ланс в соотношении уровней правового знания. Наибольшее развитие получа-

ет эмпирический уровень. Во-вторых, многие исследователи не допускают 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 40 - 

мысли о трактовке теории права по образцу неклассической науки и эта по-

сылка постоянно стимулирует дебаты по дисциплинарному статусу филосо-

фии права. В-третьих, в отечественной литературе недостаточно осознается 

необходимость развития метатеоретического уровня правового знания, а в 

иных случаях он исключается вообще. Наличное метатеоретическое знание о 

праве в отличие от западного аналога находится на начальных этапах своего 

становления, что негативно сказывается на методологическом обеспечении 

предметно-эмпирических исследований. В-четвертых, каждая «ниша» право-

вого знания абсолютизируется, в результате чего затрудняется концептуаль-

ный диалог. Лишь понимание метатеоретической природы права претендует 

на методологическую универсальность. 

Обращение к проблемам современной российской философии права и 

теории права позволяет обратить внимание на мало изученное явление – станов-

ление метатеоретического уровня юридического знания. Трактовка философии 

права как предельной парадигмальной интерпретации феномена права не исклю-

чает также теоретического и эмпирического уровня правового мышления. Именно 

этим обстоятельством объясняется многозначность в определении права. Экспли-

кации права через понятия нормы, справедливости, свободы, формального равен-

ства и т.д. вполне легитимны и общезначимы в рамках господствующей в данное 

время парадигмы мышления. Только на метатеоретическом уровне эти определе-

ния сворачиваются в единую абстракцию, адекватную всем стилям научного и 

ненаучного правового мышления. Иначе говоря, право предстает как вид коллек-

тивной и личностной рефлексии. И уже философия права прослеживает, в каких 

формах, в каких типах рациональности разрешается извечное противоречие меж-

ду правовым холизмом и правовым атомизмом, между правом «системной це-

лостности» и правом «единичного». В отличие от абстракции правосознания пра-

вовая рефлексия – это синтезирующее понятие, отражающее единство многообра-

зия, включающего личностные и социальные характеристики, субъективные и 

объективные, естественно-исторические и позитивные моменты. В праве как в 

способе саморефлексии общества схватываются реальные результаты изменения 

системной социальной целостности, в том числе и правосознания. В философии 

правовая рефлексия является ценностно-оценочной формой мышления и бытия, в 

теории права – это логически унифицирующая процедура. 

Одна из задач философии права состоит в преодолении методологическо-

го дуализма – метафизического и научного способов объяснения права. Для ре-

шения этой задачи используется принцип структурности научного знания, со-

гласно которому эмпирический уровень знания заключается между чувственным 

и теоретическим, теоретический – между эмпирическим и метатеоретическим, 

наконец, метатеоретический – между теоретическим и философским. Парадиг-

мальное видение философии права – это философско-научный прием, восходя-

щий к интуициям Т. Куна [3]. 

Парадигмальный анализ тесно коррелируется с историко-философским, 

не подменяя его. Историко-философский подход необходим, во-первых, для вы-

ражения эволюции философско-правовых проблем и, во-вторых, для констатации 

появляющихся тенденций. С его помощью поставляется содержательный матери-

ал для парадигмальных обобщений. В то же время наблюдается и обратный «де-

дуктивный» ход. Вне базообразующих для данной эпохи мировоззренческих по-

стулатов затруднительно адекватно реконструировать историко-философскую 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 41 - 

позицию. В философско-правовых учениях обнаруживаются контуры соответ-

ствующего парадигмального мышления. Каждая конкретная авторская позиция, 

во-первых, является теоретико-эмпирическим подтверждением наличия такой 

парадигмы. Во-вторых, определенное философско-правовое учение одновремен-

но служит средством развития и уточнения исследовательской парадигмы. В-

третьих, для отраслевого юридического знания эти концепции в силу их метатео-

ретической природы выступают мировоззренческо-методологическими ориенти-

рами. Необходимость историко-философского подхода объясняется задачей де-

монстрации смены философско-правовых интерпретационных схем. Соответ-

ственно в историко-философском анализе задействуются такие методологические 

принципы, как единство исторического и логического способов рассмотрения, 

восхождения от абстрактного к конкретному, системности. 

При парадигмальном подходе невозможно обойтись без метода фило-

софской компаративистики, который способствует как диахронному, так и 

синхронному рассмотрению философско-правовых проблем. 

В философии права находят применение герменевтические приемы ин-

терпретации. Сопряжение парадигмального и историко-философского взгля-

дов уже предполагает воссоздание концептуально-методологической взаимо-

связи, существующей между надвременными в логическом отношении пара-

дигмальными принципами и изменчивым историческим содержанием. В ре-

зультате согласуются между собой теоретико-эмпирический и метатеоретиче-

ский уровни исследования. В первом случае феномен права изучается через 

основополагающие категории свободы, справедливости, солидарности и т. д. 

Во втором случае право предстает как вид коллективной и личностной ре-

флексии, обусловленный определенными мировоззренческими посылками. 

Современное состояние неклассической отечественной философии 

права характеризуется эклектичным синтезом концепций. Предполагаемый 

методологический плюрализм не приводит к взаимодополнению взглядов в 

рамках одной парадигмы. Абсолютизация герменевтического статуса филосо-

фии права влечет за собой спорные концептуальные решения. В результате 

предметом философии права оказывается не правовая рефлексия во всех ее 

многообразных проявлениях, а некоторые формы правосознания, понимаемые 

в экзистенциальном и герменевтическом ключе. 

В феноменолого-коммуникативной позиции постнеклассический стиль 

мышления объявляется единственной методологической основой. Только внут-

ри этого стиля допускаются многочисленные концептуальные комбинации и 

разные версии методологических синтезов. Акцентирование коммуникативной 

установки приводит к отождествлению правовой рефлексии с бесконечным ин-

терпретационным рядом понимания. Правовая рефлексия является прежде всего 

средством и результатом регуляции поведения. Приоритет отдается лишь одно-

му типу рациональности. Такое понимание строится на разрушении классиче-

ского видения права. Абсолютизация такого видения влечет за собой использо-

вание методологически несовместимых средств – синергетики и феноменоло-

гии. 

Признание фундаментальной ценности антропологических констант ока-

зывает мощное влияние на современную неклассическую и постнеклассическую 

философско-правовую методологию. Из них часто выводятся абсолютные и все-

общие принципы существования права. С принятием такого рода посылок, с од-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 42 - 

ной стороны, сохраняется «тоталитарность» дискурса, а с другой стороны, при-

знается зависимость философии права от культурного контекста современного 

плюрального мира. С этих позиций предпринимаются попытки устранить надэм-

пирические критерии в сфере права. Такие посылки изначально содержат в себе 

методологические противоречия, снимаемые в парадигмальной трактовке права. 

Методологический вакуум, образовавшийся после утраты историческим 

материализмом фундаментальных метатеоретических функций, заполняется 

новой социальной методологией, отождествляемой чаще всего с социологиче-

скими взглядами. Положительный момент заключается в том, что исследова-

тельский интерес направляется на онтологические признаки права. Неучтенной 

оказывается специфика узкодисциплинарного, институционального понимания 

права. При классическом понимании права социальная материя нередко сводит-

ся к витальному содержанию естественных прав. Попытки сочетания социаль-

ной философии и философской антропологии в качестве методологической ос-

новы философии права приводят к нарушению баланса в пользу антропологии. 

Вне рассмотрения нормативно-ценностных аспектов рассуждения об абстракт-

ном индивиде гипертрофируют часть в рамках целого. 

В отечественной литературе распространяется методологический прием 

замещения социального пространства цивилизационно-культурологическим ви-

дением права. При таком замещении предполагается, что право не может регу-

лировать вопросы групповой культурной идентификации, которые не могут 

стать объектом консенсуса. В таком случае утрачивается философско-правовое 

видение проблемы взаимосвязи общего и единичного. В философии права онто-

аксиологическое измерение права включается в механизм поддержания послед-

них оснований существования единичного и общего в социальной системе. То, 

что право способствует сохранению идентичности культурных групп, – онтоло-

гический и одновременно универсально-ценностный параметр права. В постне-

классической феноменолого-коммуникативной концепции модель социальной 

системы представлена цивилизационным плюрализмом. При этом цивилизаци-

онная трактовка правопонимания не распространяется до рамок применения 

парадигмального подхода, согласно которому понятия свободы, справедливо-

сти, порядка помимо конкретной социокультурной интерпретации имеют еще и 

системообразующую онтологическую нагрузку, каждый раз выявляемую в рам-

ках соответствующей философско-правовой парадигмы. Использование фено-

менологии в качестве интегральной социальной методологии обнаруживает 

свою недостаточность. Такая позиция оказывается трансформированным вари-

антом атомистского видения права. Предметное бытие права заменяется консти-

туированием этого бытия в сознании. Онтологический статус права оказывается 

размытым, заключенным между двумя полюсами – правовой рефлексией и пра-

вовой коммуникацией. Таким образом, позитивный эффект изучения права 

снижается из-за неопределенности социально-методологических представлений. 

Список литературы 

1. Кант И. Критика практического разума // Кант И. Соч.: в 6 т. М.: 

Мысль, 1965. Т. 4. Ч. I. 544 с. 

2. Гегель Г.В.Ф. Философия права. М.: Мир книги, 2007. 464 с. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 43 - 

3. Кун Т. Логика науки или психология исследования? // Кун Т. 

Структура научных революций. М.: «АСТ», 2003. С. 539–576. 

 

THE GENESIS OF LAW AS A PROBLEM OF CONTEMPORARY 

PHILOSOPHY 

A.V. Denikin, Z.D. Denikina  

Financial University under the Government of the Russian Federation, Moscow 

The article distinguishes between two types of law methodology: philosophi-

cal and legal. The paradigm parameters of law philosophy  meta-theory ac-

cording to which the alternative doctrines may belong to the same level in the 

meta-theoretical sense are defined. In this perspective, the theoretical position 

that the topic of competition between the naturalistic and culture centered re-

search programs looks secondary for the law philosophy paradigm meta-

theory is justified. 

Keywords: philosophy of law, theory of law, legal meta-theory, paradigm 

knowledge, phenomenological Genesis of law, anthropological Genesis of 

law.  

Об авторах: 

ДЕНИКИН Анатолий Васильевич – доктор философских наук, профес-

сор, профессор  Департамента социологии, ФГБОУ ВО «Финансовый универ-

ситет при Правительстве Российской Федерации», Москва. Е-mail: 

andenikin@yandex.ru   

ДЕНИКИНА Зоя Дмитриевна – доктор философских наук, профессор, 

профессор  Департамента социологии, ФГБОУ ВО «Финансовый университет 

при Правительстве Российской Федерации», Москва. Е-mail: andeni-

kin@yandex.ru   

Authors information: 

DENIKIN Anatoly Vasilyevich – Ph.D., Prof., Prof. of Sociology Dept., Fi-

nancial University under the Government of the Russian Federation, Moscow. Е-

mail: andenikin@yandex.ru   

DENIKINA Zoya Dmitrievna – Ph.D., Prof., Prof. of Sociology Dept., Fi-

nancial University under the Government of the Russian Federation, Moscow. Е-

mail: andenikin@yandex.ru   

 

mailto:andenikin@yandex.ru
mailto:andenikin@yandex.ru
mailto:andenikin@yandex.ru
mailto:andenikin@yandex.ru
mailto:andenikin@yandex.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 44 - 

УДК 340.12(07) 

КОМПОНЕНТЫ РАЦИОНАЛИСТИЧЕСКОЙ КОНЦЕПЦИИ 

ОНТОЛОГИИ ПРАВА  

Н.В. Михалкин*, В.С. Горбунов** 

*ФГБОУ ВО «Российский государственный университет правосудия», 

г. Москва 

**ГАОУ ВО «Московский городской университет управления Правительства 

Москвы», г. Москва 

Исследуются основные структурные элементы и содержание такого фе-

номена, как «бытие права», раскрываются положения онтологии права. 

Рассматриваются закономерности организации сообществ людей, а так-

же закономерности возникновения, функционирования и развития права, 

связь права и закономерностей организации социальных общностей.  

Ключевые слова: бытие, бытие права, долженствование, закономерно-

сти бытия. обмен, онтология, онтология права, распределение, сущее. 

В современной науке учение о бытии как таковом, о том, что существует 

до того, как мышление начинает его осмысливать, выявляя объективные зако-

номерности его существования, присущие ему, его способность быть, прояв-

ляться, взаимодействовать, называют онтологией1.  

Выделение в структуре бытия такого феномена, как жизнь человека со 

всеми её проявлениями, позволяет утверждать, что в нём есть и «бытие права». 

И это будет допустимо, так как обращение к истории развития человечества да-

ет нам значительные и достаточные свидетельства того, что право «пронизыва-

ло» и «пронизывает» всю жизнь сообществ людей и занимает в ней место не 

только регулятора отношений, но и является средством, обеспечивающим орга-

низацию этих сообществ. 

Выходит, что бытие права, правовая реальность, если мы обратимся к 

диалектике «общего – особенного – единичного», может быть определена как 

часть общественного бытия. А так как общественное бытие есть система соци-

альных отношений, сердцевину которых составляют производственные, то 

«бытие права» – это совокупность специфических общественных отношений, 

пронизывающих всё общество, социоисторический организм, но обусловлен-

ных отношениями обмена, распределения, долженствования, возникающими 

при определенном уровне развития общественного производства блага, семей-

но-брачных и образовательных отношений. Их можно назвать «правовыми 

отношениями», но с уточнением, что эти отношения непосредственно связаны 

с организацией общностей людей.  

С учетом того, что социально-экономические отношения объективно 

формировались в условиях относительно самостоятельного бытия человека и 

общностей людей по отношению к неживой и живой природе и к себе подоб-

ным, это позволяет выделить условия и причины возникновения и развития бы-

                                                 
1 Этимологически понятие «онтология» (новолат. ontologia от др.-греч. ὄν, 

род. п. ὄντος – слово, учение, понятие) означает учение о бытии как таковом. 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2015. № 3. С. 67–76 Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4 С. 44–52 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 45 - 

тия права. Они заключены в противоречиях возникновения, функционирования 

и развития общественного производства. 

Здесь требуются пояснения. Все дело в том, что во многих работах, где 

осуществлялась попытка осмыслить сущность права и его природу, не акцен-

тировалось внимание на социально-экономических отношениях, а рассматри-

вался способ производства. Конечно – это важнейший показатель развитости 

общества, но он мало что может дать для понимания возникновения и разви-

тия права, его места и роли в жизни человека и социоисторических организ-

мов. 

Во-первых, обратим внимание на тот факт, что в марксистской литературе 

социально-экономические отношения трактовались как производственные и 

определялись как отношения, наличествующие в процессе производства. Но это 

не совсем так. Ведь в процессе производства, в процессе создания блага, которое 

необходимо общностям людей, наличествует определенная организация взаимо-

действия людей. Только при соответствующей организации сообществ можно 

исходному предмету труда придать соответствующую ценность, качество, кото-

рые будут удовлетворять потребности и интересы людей. Очевидно, что склады-

вающиеся в этом процессе отношения будут являться производственными в бук-

вальном смысле этого слова. Но они не являются социально-экономическими и 

теми производственными, которые обозначены в работах К. Маркса и 

Ф. Энгельса. Эти отношения не охватывают все общности, они не «пронизывают» 

общество в целом, не являются базисными, на основе которых формируется, по 

утверждению К. Маркса, надстройка. По своему качеству – это, скорее всего, «ор-

ганизационно-трудовые отношения». Так считает Ю.И. Семенов и авторы с ним 

согласны [2, c. 429]. 

Следовательно, во-вторых, социально-экономическими отношениями 

являются отношения распределения и обмена, которые в обыденном сознании 

никак нельзя отнести к собственно производственным. Отношения распреде-

ления и обмена, основывающиеся на определенных отношениях собственно-

сти, образуют базис, фундамент общества, и обусловливают появление проти-

воречий, детерминирующих развитие общества. На этих отношениях «возрас-

тают» все составляющие компоненты надстройки, в том числе и право.  

В-третьих, если исходить из логики относительно самостоятельного 

существования социальных общностей, то можно предположить, что в услови-

ях разделения труда, формирования расширенного производства блага не мо-

жет не возникнуть объективная потребность для производителей организовы-

вать и осуществлять процессы распределения и обмена благa на другое, кото-

рое они не создают, но в нем нуждаются. При этом каждый производитель 

должен быть уверен в том, что распределение и обмен благами могут непре-

рывно воспроизводиться. Для этого он и будет создавать регуляторы, чтобы 

придать общественным отношениям соответствующий статус, определенное 

качество.  

Формально производитель благa (не отдельный производитель, а струк-

турный элемент социальной общности) заинтересован в том, чтобы в этой соци-

альной общности он имел возможность это благо обменять на другое. Он наме-

рен свою волю по обмену и распределению соотнести, соизмерить с волей дру-

гих, но таким образом, чтобы организация общностей людей на этой воле была 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 46 - 

основана. Для этого, естественно, необходимо, чтобы отношения приобретали 

статус долженствования. 

Как результат, социальные общности разными способами, иррацио-

нально и рационально, стали организовываться таким образом, чтобы реально 

могли осуществляться непрерывные процедуры обмена и распределения. Ор-

ганизовываться так, чтобы обеспечить себе не просто существование, но и по-

зитивное развитие. При этом лучше организованные общности не только 

обеспечивали своё развитие, но развитие на уровне социального прогресса. 

В-четвёртых, есть основания утверждать, что в конечном итоге воля 

общности трансформировалась в такие общественные отношения, которые 

приобретали статус долженствования. Эти отношения и начали составлять 

«бытие права». Это были «правомочные» отношения. В них «бытие права» 

пополнялось волей создателя благa, непрерывно воспроизводилось и исполня-

ло функцию «регулятора» общественных отношений. На рациональном уровне 

«бытие права» проявляло себя в качестве «реального права» и обеспечивало 

воплощение в действительность объективных закономерностей организации 

социальных общностей по пути социального прогресса. 

Конечно, в «порождении бытия права» участвовал не только экономи-

ческий социальный институт, который потом получил обратное воздействие 

«бытия права» на свое функционирование и развитие. Объективно в этом про-

цессе не могли не принимать участие и институт семьи и брака, образователь-

ный институт, духовный институт, а позже – политический. 

В связи с этими воздействиями социальных институтов на обществен-

ные отношения, которые реально детерминировали «бытие права», в самом 

«бытии права» закрепились элементы морали, культуры, в том числе и рели-

гиозные каноны, которые, к сожалению, и сегодня затрудняют осмысление 

природы и сущности права. 

В-пятых, мы можем утверждать, что исходное «бытие права» как «ре-

альное право» возникло и сформировалось в ответ на необходимость обеспе-

чения устойчивых общественных отношений, которые соответствовали бы 

рациональной организации сообществ людей для обеспечения им социального 

прогресса. И это исходное бытие права – реальное право – базировалось на 

отношениях, которые обеспечивали процессы распределения и обмена посред-

ством долженствования. 

Рассмотрев возникновение «бытия права», мы можем сформулировать 

и основные компоненты «онтологии права» как учения о «бытии права». Ко-

нечно, это задача не только философского знания. Хотя, как отмечает 

Г.А. Гаджиев, исследование правовой реальности, её места в системе бытия и 

её структуры относится к проблематике философии права. Более того, анализ 

правовой реальности является онтологическим аспектом философии права [1, 

c. 6].  

Авторы данной статьи убеждены, что обращение к онтологии права – 

это не только необходимая и составляющая часть философии права. Только на 

основе результатов, взятых из экономических и юридических наук, из полито-

логии, социологии, управления, философии, можно сформулировать выводы о 

праве как феномене, включенном в жизнь человека и человечества. 

Онтология права – это синкретическое философско-юридическое, гу-

манитарное и обществоведческое учение о бытии права, о его природе, сущно-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 47 - 

сти, закономерностях возникновения, функционирования и развития, об адек-

ватных интерпретациях правовых регуляторов и обосновании новых методо-

логических подходов в выявлении и формулировании прогнозов развития пра-

вовой действительности. 

Онтология права представляет собой учение, целью которого является 

стремление наиболее общего и одновременного полного описания правовой ре-

альности, права. При этом учение должно не ограничиваться данными отдель-

ных наук и реальноне сводиться к ним. Одновременно оно позволяет сформули-

ровать положения о природе права, его сущности, закономерностях его возник-

новения, функционирования, развития.  

Природа права состоит в том, что это социальный феномен, который 

обусловливается характером и содержанием системы общественных отноше-

ний, культурой общества, а также связями и состоянием противоречий между 

субъектами производства блага, а также между ними и неживой и живой при-

родой. 

Сущность права состоит в том, что оно есть «регулятор», отражающий 

законы организации сообществ людей в их относительно самостоятельном бы-

тии по отношению к неживой и живой природе. 

Такими закономерностями, которые для человека-производителя вы-

ступают как принципы, которым обязан он следовать, чтобы обеспечить со-

обществам социальный прогресс, выступают закономерность единства (це-

лостности); закономерность устойчивости (стабильности); закономерность 

безопасности; закономерность самодостаточности2.  

Закономерность единства (целостности) раскрывает следующую 

устойчивую связь: возникновение, становление и развитие социо-

исторического организма осуществляется посредством «социального едине-

ния» отдельных общностей людей, которое являет собой социальное целое как 

часть природы. 

Другими словами, человеческие сообщества, находясь в противоречивом 

единстве, могут позитивно развиваться только являясь единым целым. Только так 

и не иначе они могут обеспечить своё относительно самостоятельное бытие по 

отношению к неживой и живой природе. В единстве с себе подобными не только 

формируется и развивается человек, но он осуществляет трудовые функции, поз-

воляющие ему создавать необходимые для жизни, для своего развития блага. 

Труд есть единственно возможный способ существования и развития общества и 

человека. 

Следовательно, для обеспечения единства общество не может не создавать 

регуляторы, которые на рациональном уровне направляли бы активность людей на 

сохранение и укрепление их единства. Важнейшим таким регулятором и является 

право, которое этот закон единства отражает. 

Закономерность устойчивости (стабильности) раскрывает следующую 

устойчивую связь: общности людей в своём становлении, функционировании 

                                                 
2 Закономерности организации общностей – это внутренние, существенные, 

устойчивые, необходимые и повторяемые связи между отдельными субъектами этих 

общностей, между субъектами и элементами этих общностей, между элементами общ-

ностей, между элементами общностей и самим сообществом, между сообществами. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 48 - 

и развитии находятся в динамическом равновесии по отношению к неживой и 

живой природе и к себе подобным. 

Феномен динамического равновесия проявляется в том, что люди в 

своей жизни непрерывно ищут гармонию противоречий во взаимодействиях со 

средой своего существования и с себе подобными. Фактически это проявляет-

ся в том, что они то «переступают» порог дозволенного, игнорируя уже по-

знанные объективные закономерности развития природы, в том числе и своей 

собственной, то «отступают» от требований данных закономерностей. 

Закономерность безопасности раскрывает следующую устойчивую 

связь: уровню экспансии в социальные общности должна быть противопостав-

лена такая система средств и способов противодействия, которая обеспечивала 

бы всем социальным институтам исполнение их социальных ролей, обуслов-

ленных их социальным статусом. 

Закономерность самодостаточности раскрывает следующую устойчи-

вую связь: социальный прогресс и гармоничное развитие каждого человека 

возможны в условиях, когда социальные общности обладают соответствую-

щим этим требованиям внутренним «материальным» и духовным потенциа-

лом. 

 Следовательно, право – это тип научной рациональности, отражающий 

закономерности организации общества, воплощаемый в определенной системе 

допущений и ограничений, которые предопределяются уровнем развития 

науки, культуры и социальной зрелости общества и человека. 

Что касается «единицы реального права», то это минимум блага, необ-

ходимого каждому субъекту для раскрытия потенциала его природных воз-

можностей, которые обеспечивают ему гармоничное существование в его от-

носительно самостоятельном бытии по отношению к неживой и живой приро-

де.  

Данная «единица права» может провозглашаться, в контексте познан-

ных закономерностей организации сообществ людей, а также закрепляться в 

тех обязательствах, которые берёт на себя сообщество в соответствии с уров-

нем его развития, с имеющимся у него материальным и духовным потенциа-

лом, с его уровнем социальной зрелости и надёжности. 

Реальное право основывается на наличествующем у общества потенци-

але блага и, конечно, на том, которое может быть в текущем плане создано его 

гражданами. 

Вместе с тем реальное право в странах, где существуют сформированные 

социальные институты, языковая культура, учреждения контроля и виды ответ-

ственности, а также виды власти, в том числе и государственная, в той или иной 

степени отражающая интересы граждан, приобретает форму нормативного права. 

«Переход» реального права в нормативное право, сам механизм этого перехода, 

содержание правовых норм и содержание «единицы» нормативного права пред-

определяются тем:  

- что, во-первых, вся жизнь людей и сообществ обусловливается «фо-

ном» социальных парадигм, совокупностью этических, аксиологических, эсте-

тических, политических и других социальных регуляторов; 

- во-вторых, правовые регуляторы, в отличие от других, основаны на 

реальных результатах производства благо, которое составляет организацион-

ный и процессуальный потенциал общества; 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 49 - 

- в-третьих, правовые регуляторы нормативного права обладают не 

только качественными, но и количественными характеристиками в отражении 

объективных законов организации общностей людей, что обеспечивает воз-

можность установления в обществе контроля определённым социальным 

учреждениям за соблюдением гражданами объективных законов организации 

общностей и общества в целом; 

- в-четвёртых, правовые регуляторы нормативного права соотносятся, 

соизмеряются с познанными закономерностями организации общества; 

- в-пятых, нормативное право – это форма выражения природы и сущ-

ности реального права в каждой отдельной стране и в мировом сообществе.  

С одной стороны, нормативное право не может существовать без реального 

права, а с другой – оно обусловливается государственной властью. 

«Единицей нормативного права», правовой нормой выступает сово-

купность разрешений и запрещений проявления активности человека, которые 

предопределяются уровнем реального права и характером государственной 

власти, ориентированной на использование закономерностей организации об-

щества и управления им по пути социального прогресса. Количественно и ка-

чественно данная «единица нормативного права» отражается в социальных 

обязательствах государственной власти перед гражданами. 

Фактическое право – это форма и содержание проявления реального и 

нормативного прав, обусловленных уровнем развития в обществе правовой 

культуры, характером общественных отношений, которые предопределяются 

взаимодействующими в обществе различными видами властей. 

Оно есть результат двойного отрицания реального права по своей каче-

ственности, в его социальном развитии и включении его в организацию обще-

ства. С позиций онтологии права есть возможность сформулировать объектив-

ные закономерности его возникновения, функционирования и развития.  

Закономерность возникновения права можно сформулировать следую-

щим образом: право возникает в жизни человека и социальных общностей то-

гда, когда мера организации бытия социального приобретает рациональное 

выражение и когда данная рациональность способна не только исполняться 

людьми, но и воспроизводиться во всех сферах жизнедеятельности социои-

сторического организма.  

Закономерность функционирования права есть отражение связи как 

соответствие «силы права» изменяющейся «силе напряженности» социаль-

ных отношений, обусловленных противоречиями взаимосвязи социального и 

природного, общностей людей.  

Можно отметить, что функционирование права, по своей «силовой» 

действенности соизмеримо с противоречиями бытия социального.  

Закономерность развития права есть тенденция изменения его формы 

и содержания от типа научной рациональности, по регуляции организации 

социального, в его относительно самостоятельном развитии к рационально-

волевому регулированию активности человека и субъектов общностей людей в 

их жизнедеятельности.  

Другими словами, право имеет тенденцию изменяться в направлении 

превращения «рациональной организации», как гармоничной организации со-

циального, в «саморегуляцию».  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 50 - 

В закономерностях права отражены устойчивые черты внутренней 

структуры социального процесса. В них закрепился многовековой опыт прак-

тической деятельности общественного человека. В них отражены самые общие 

свойства, стороны реальной действительности, ее качественная определен-

ность. 

Важным моментом онтологии права в осмыслении фактического права и 

выполнении государством своих социальных обязанностей перед гражданами 

является выявление реального соотношения права и закона. 

В настоящее время мы можем утверждать, что если рассматривать за-

коны как регулятивы, которые не только и не столько обусловливает органи-

зацию социальных структур, но и управление ими, то они обязаны быть 

«сильнее власти». Они обязаны соответствовать следующим требованиям: 

- законы должны отражать прогрессивное развитие общества, страны и 

человека, а не быть выражением сиюминутной конъюнктуры; 

- законы должны быть выражением результатов научного исследова-

ния и широкого общественного обсуждения его компетентными представите-

лями всех социальных страт общества; 

- законы обязаны конкретизировать, а не ограничивать сформулиро-

ванные в Конституции «права граждан», т. е. обязанности государственной 

власти перед гражданами в соответствии с их духом и сущностью; 

- законы обязаны быть выражены суждениями так, чтобы мысль, за-

ключённая в них, трактовалась однозначно, ясно, чётко, точно, определённо, 

непротиворечиво; 

- законы должны быть диалектически связаны с уровнем и степенью 

развития самого общества, уровнем его социальной зрелости; 

- законы могут быть приняты к исполнению гражданами и всеми соци-

альными организациями и учреждениями только тогда, когда они становятся 

реальной «составной» частью бытия людей; 

- законы только тогда становятся законами, когда они «воплощаются в 

действительность» не только государственной властью, но и социальными 

действиями всех граждан общества вообще. 

Право и закон не «антагонисты», хотя и отличаются как цена и себе-

стоимость товара. Ведь владелец товара в принципе может назначить ему лю-

бую цену. Однако при этом он обязан помнить о том, что товар будет востре-

бован только тогда, когда его цена не слишком будет отклоняться от его ре-

альной себестоимости.  

Так и с законом, который связан с правом. Можно издать любой закон, 

но будет ли он соответствовать праву и будет ли он исполняться? Ведь право 

для представителя любой социальной общности на уровне обыденного созна-

ния заключено в его представлениях о том, что он может «получить» от общ-

ности и что он обязан ей «возвратить», чтобы и впредь он и его потомки могли 

от общности получать что-то. Следовательно, право, «обращённое властью в 

закон», будет тогда действенным рациональным регулятивом, если будет со-

блюдена мера соответствия. При этом закон не может быть выше уровня 

культуры общества, его принимающего.  

То есть право и закон должны соответствовать уровню не только понима-

ния рациональной регуляции организации социального, но и готовности людей 

эту регуляцию воспринять и ею руководствоваться в жизни. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 51 - 

В этой диалектике права и закона, а также в «механизме» включения 

права и закона в организацию и управление обществом и содержится их фак-

ториальное проявление в реализации государством своих социальных обязан-

ностей перед гражданами. Оно будет наличествовать в том случае, если граж-

дане будут не только «иметь свой «голос» в организации и управлении обще-

ством, в деле создания блага, но и этот «голос» будет проявляться в «направ-

лении» исполнения государством имеющихся у него правомочий! 

Реально «формальное» осмысление гражданами своих правомочий не 

является свидетельством того, что государство способно исполнять свои обя-

занности. Для этого граждане и государство обязаны быть реально равноправ-

ны. Только тогда деятельность граждан будет направлена на «возвеличивание» 

правомочий государства и их исполнение. 

Если такого положения дел в стране нет, то на это есть причины. Это 

связано с тем, что в сообществах людей всегда есть определенные группы, ко-

торые не заинтересованы в этом или нет того «критического» количества 

граждан, которые способны соблюдать принципы научной организации обще-

ства и управления им. 

Таковы основные положения рационалистической концепции онтоло-

гии права. В ней представлены трактовка «бытия права», природа и сущность 

права, закономерности его возникновения, функционирования и развития, а 

также связь права и закона. 

Список литературы 

1. Гаджиев Г.А. Онтология права: (критическое исследование юри-

дического концепта действительности). М.: Норма; ИНФРА-М, 

2013. 320 c. 

2. Семенов Ю.И. Философия истории. М.: Современные тетради, 

2003. 776 c. 

 

COMPONENTS OF THE RATIONALIST CONCEPT OF 

ONTOLOGY OF LAW  

N.V. Mikhalkin*, V.S. Gorbunov** 

*Russian State University of Justice, Moscow 

**Moscow Metropolitan Governance University, Moscow 

This article analyzes the main structural elements and content of such a phe-

nomenon as «being of law», the basic provisions of its ontology. Regularities 

of the organization of human communities, as well as patterns of emergence, 

functioning and development of law, relations between law and basic organi-

zational foundations of social communities are studied. 

Keywords: Genesis; being of law, norms, patterns of existence, exchange, on-

tology, the ontology of law, distribution, the order of existence.  

Об авторах: 

МИХАЛКИН Николай Вaсильевич – доктор философских наук, про-

фессор кафедры философии и социально-гуманитарных дисциплин, ФГБОУ 

ВО «Российский государственный университет правосудия», г. Москва. E-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 52 - 

mail: Fafnir85@yandex.ru 

ГОРБУНОВ Владимир Семенович – доктор философских наук, про-

фессор кафедры социально-гуманитарных дисциплин и истории права, ГАОУ 

ВО «Московский городской университет управления Правительства Москвы», 

г. Москва. E-mail: Savenok-ira@yandex.ru 

Authors information: 

MIKHALKIN Nikolai Vasilievich – Ph. D., Prof. of the Depart. of philoso-

phy and socio-humanitarian disciplines, Russian State University of Justice, Mos-

cow. E-mail: Fafnir85@yandex.ru  

GORBUNOV Vladimir Semenovich – Ph. D., Prof. of the Depart. of socio-

humanitarian disciplines and law history, Moscow Metropolitan Governance Uni-

versity, Moscow. E-mail: Savenok-ira@yandex.ru 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 53 - 

УДК 316.75 

К ПРОБЛЕМЕ ДЕФИНИЦИИ ПОНЯТИЯ «ИДЕОЛОГИЯ» В 

СОВРЕМЕННОЙ СОЦИАЛЬНОЙ ТЕОРИИ 

Д.В. Родичкин 

ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет, г. Москва 

Идеология относится к числу феноменов, изучение которых остаётся 

остроактуальным и по сей день. В то же время это крайне неудобный 

объект научного анализа: в научной литературе уже более двухсот лет 

сохраняется неоднозначная оценка идеологии как социального явления. 

В центре внимания исследователей находятся как содержательные ас-

пекты идеологии, так и функциональные, ставящие вопросы о её месте, 

роли и функциях в обществе. При этом исследования могут иметь как 

прикладной характер, рассматривая непосредственно вопросы идеологи-

ческой работы, так и методологический, изучая природу идеологий, ме-

тоды их выявления и описания. В статье предпринята попытка пере-

осмыслить многообразие толкований указанного феномена и дать опре-

деление идеологии с позиций современной социальной теории. 

Ключевые слова: идеи, идеология, марксизм, классы, ложное сознание, 

позитивизм, деидеологизация, социология, интерес, ценности, идейно-

ценностная ориентация. 

C момента возникновения термина «идеология», по сути совпавшим с 

его введением в научный оборот, мыслителями были сформированы самые 

разнообразные методы изучения стоящего за ним феномена. Каждому обще-

ству и каждой эпохе свойственно особое видение проблемы дефиниции ука-

занного понятия. Многообразие определений и трактовок, существующих в 

настоящее время, предполагаюет значительную методологическую трудность 

в проведении исследования. 

Автор термина «идеология» французский философ и экономист Д. де 

Траси рассматривал данный феномен как науку об идеях1 и законах человече-

                                                 
1 Следует отметить, что идея, как форма научного познания, объединяет в себе 

объективное знание об окружающей человека действительности, её закономерностях и 

связях, а также субъективную цель, направленную на преобразование этой действи-

тельности. Именно в идеях фиксируется необходимость и возможность такого преоб-

разования. При этом идея опирается не на застывшее и неизменное знание о «здесь и 

сейчас», но на подвижное отражение знания о действительности в его развитии, в про-

цессе становления, в тенденции. Таким образом, идея содержит знания не только о 

сущем, но и о должном, направляя познавательную деятельность человека на практи-

ческое преобразование действительности согласно содержанию имеющегося знания. В 

гносеологическом плане без идеи как средства познания действительности, невозмож-

но представить ни процесс мышления, ни реализацию человеком продукта мысли-

тельной деятельности в практических действиях. Воспринимая идею, человек ориен-

тируется на определённую практическую деятельность, одновременно обретая цель, 

смысл и ценностную ориентацию в социуме. Воспринятая и усвоенная идея становит-

ся для индивида убеждением. 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 53–65 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 54 - 

ского мышления, утверждая, что эта новая наука должна быть столь же точ-

ной, что и естественные науки. К началу XIX в., в условиях масштабных соци-

ально-политических трансформаций и разрушения традиционных устоев ев-

ропейского общества стремление к теоретическому и, по возможности, бес-

пристрастному осмыслению происходящего, а также выработке стабильных 

ценностных ориентиров развития общества и основ мировосприятия – явление 

вполне закономерное, равно как и возникновение идеологии как науки. 

Наука об идеях, изучающая их происхождение и закономерности эво-

люции в процессе развития общества, помогла бы установить твёрдые интел-

лектуальные основы для политики, этики и иных сфер общественной жизни. 

Автор утверждает: «Эту науку можно назвать идеологией, если исходить 

только из её темы; общей грамматикой, если обращать внимание только на её 

средства, и логикой, если рассматривать только её цель. Однако, как бы её не 

именовать, она обязательно охватывает эти три аспекта, ибо невозможно серь-

ёзно заниматься одним из них, не занимаясь двумя другими. Идеология пред-

ставляется нам родовым термином, так как наука об идеях включает в себя и 

науку об их выражении, и науку об их дедукции» [8, с. 38]. 

К середине XIX в. идеология уже воспринимается как неотъемлемая 

часть политической борьбы и трактуется преимущественно как совокупность 

идей и теорий, в ложной, мистифицированной форме выражающая интересы 

больших социальных групп. Практически любое социальное явление, направ-

ленное на изменение или, напротив, на сохранение существующих обществен-

ных отношений воспринималось как идеологически окрашенное политическое 

действие. В силу указанных обстоятельств понятие «идеология» приобрело 

существенно негативную окраску, поскольку ассоциировалось с принуждени-

ем, внушением и насаждением взглядов ввиду своего изначального качества 

«ложности» или даже «лживости» [7, с. 61]. 

Точка зрения на идеологию как понятие, отличающее и обозначающее 

социально-политическую направленность различных теорий, концепций, 

взглядов и т. п., базируется на утверждении обусловленности идеологии мате-

риальными факторами жизнедеятельности определённых социальных групп, в 

силу чего она представляется теоретическим обоснованием коллективных ин-

тересов и связывается с деятельностью специфического коллективного субъ-

екта. 

Как бы то ни было, термин «идеология» прочно обосновался в научном ми-

ре, получив освещение в различных социальных науках в качестве предмета иссле-

дования и инструментального понятия. Труды К. Маркса и Ф. Энгельса, М. Вебера, 

К. Манхейма, Г. Маркузе, Т. Парсонса, А. Шюца и многих других исследователей 

были посвящены изучению проблем природы идеологии, её генезиса, взаимосвязи с 

наукой, истиной, познанием, гуманистическими ценностями и пр. 

Безусловно, особое место в вопросе изучения понятия идеологии зани-

мает марксистская концепция взаимосвязи идей и интересов. В дискуссии о 

том, является ли понятие идеологии центральным в системе марксизма или, 

напротив, второстепенным, искусственным продуктом и отдалённым отраже-

нием классового мышления, сторонники обеих позиций черпали подтвержде-

ния своим суждениям в трудах основоположников системы, порождая своеоб-

разное противоречивое единство. Данное обстоятельство в первую очередь 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 55 - 

можно объяснить неоднозначным пониманием того, какой именно смысл из-

начально вкладывался в рассматриваемое понятие. 

Характерная для второй половины XIX в. трактовка идеологии – сово-

купность спекулятивных умозрительных конструкций, разновидность ложного 

сознания. Длительное время подобная концепция была доминирующей как у 

сторонников марксизма, так и среди иных мыслителей. К. Маркс интерпретиро-

вал все духовные формы культурного бытия как «идеологическую надстройку», 

являющуюся иллюзорной формой общественного сознания. Согласно его тру-

дам, идеология – иллюзорное отображение бытия, создание классом иллюзий о 

самом себе [17, с. 137; 18, с. 25]. В дополнение к этому в «Коммунистическом 

манифесте» находим такую мысль: «…часть буржуазии переходит к пролетари-

ату, именно – часть буржуа-идеологов, которые возвысились до теоретического 

понимания всего хода исторического движения» [19, с. 434]. Иными словами, 

личность мыслит в категориях того класса, к которому она принадлежит, и лишь 

немногие индивиды могу выйти за рамки подобной предопределённости. 

Таким образом, идеология – ложное сознание, отражающее материальные 

отношения в обществе. Иллюзорность идеологических представлений определяется 

мнимой всеобщностью и самодостаточностью ложного сознания. «Идеология, – 

пишет Ф. Энгельс в письме к Ф. Мерингу, – это процесс, который совершает так 

называемый мыслитель, хотя и с сознанием, но с сознанием ложным. Истинные 

движущие силы, которые побуждают его к деятельности, остаются ему неизвест-

ными, в противном случае это не было бы идеологическим процессом» [20, с. 83]. 

Идеология понимается Марксом как воображаемая конструкция, чи-

стая грёза, подобная сновидению, пустая и напрасная, состоящая из «дневных 

остатков» единственно полной и позитивной реальности. Однако, разоблачая 

идеологию как ложное мышление, Маркс не применял подобный подход к со-

зданной им самим системе, настаивая на понимании марксизма как научной 

теории социализма, неразрывно связанной с классовой борьбой пролетариата. 

Полагая, что пролетариат не нуждается в иллюзиях, авторы характеризовали 

коммунистическую доктрину как общее выражение действительных отноше-

ний проходящей классовой борьбы и выражение свершающегося на наших 

глазах исторического движения [19, с. 438]. Но неспособность мыслителей 

подвести свою собственную позицию под созданное ими же понятие идеоло-

гии не отменяет того факта, что с точки зрения макросоциологии марксизм 

позволяет объяснять процессы, происходящие в общественном сознании, в 

контексте объективных социальных изменений. 

В.И. Ленин, являясь последователем идей Маркса и Энгельса, привносит в 

понятие идеологии определённое классовое содержание. Он не занимался при-

стальным исследованием интересующего нас феномена, однако настаивал на 

принципиальном различии между научной социалистической идеологией и нена-

учной идеологией консервативных сил, чем породил массу философских споров. 

Следует признать, в данной точке зрения есть определённое рациональное зерно: 

логика подсказывает, что если признать групповой субъект носителем идеологии, 

то следует согласиться, что в равной степени интересы и буржуазии и пролетари-

ата имеют под собой материальное основание и существенную прагматичную 

направленность. Но следует помнить, что буржуазия как класс весьма немного-

численна по сравнению с пролетариатом, а потому обоснование интересов боль-

шинства не требует извращения фактов и уловок, в то время как популяризация 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 56 - 

интересов меньшинства – задача для ангажированного теоретика [12]. Аналогич-

ную мысль формулирует Н. Луман: «Опора всякой власти состоит прежде всего в 

некомуницированности проблемы, с которой идеология связана, в зашифровке 

того, что её вдохновляет, в невидимости её исходного пункта» [14, с. 199]. 

Однако в трудах К. Маркса и Ф. Энгельса для термина «иллюзия» ан-

типодом преимущественно выступает термин «реальность» или «действитель-

ность». Причём взаимосвязь реальности и иллюзии характеризуется не проти-

вопоставлением, а взаимной обусловленностью. А именно: идеология есть ил-

люзорное представление о реальности, вызванное данной реальностью и 

включённое в неё. Следовательно, сутью идеологии является самообман, а не 

обман или принуждение. 

Так, русский мыслитель-марксист А. Богданов, чётко разделяя понятия 

идеологического и идеалистического, писал, что идеологи идеализма органи-

чески противны идеологам пролетариата, что определённо согласуется с тези-

сами Ленина [5, с. 111]. При этом он утверждал, что в организаторских указа-

ниях идеолога нет общественно-принудительной силы, он убеждает, а не при-

нуждает. А последователь данного идеолога может, в свою очередь, убеждать 

его действовать так, а не иначе, может давать ему указания и ставить ему тре-

бования относительно его идеологической работы, но опять-таки без всякого 

внешнего принуждения, примерно так, как читатель учится у писателя, подчи-

няется ему в некоторых областях мышления и практики. 

Маркс, исследуя идеологические формы сознания, противопоставлял 

им науку, трактуя её как «действительное» сознание или верное отражение 

реальности сознанием. Хотя науку, как область духовного производства, апри-

ори, согласно логике самого Маркса следовало бы отнести к форме ложного 

сознания. Однако Маркс оставляет за наукой возможность постижения объек-

тивной истины. Таким образом, сознание может быть как идеологическим, так 

и научным, или, иными словами, иллюзорным и истинным. Подобная позиция 

вполне очевидна и объяснима при условии, что Маркс, как диалектик и при-

верженец гегелевской традиции, неизбежно воспринимал феномены идеоло-

гии и науки как противоречие, а не как метафизическое противопоставление. 

И поскольку общественное сознание и в наши дни, и во времена Маркса со-

держало и содержит в себе элементы как идеологии, так и науки, то способ их 

взаимодействия и динамика развития этого процесса является сутью в вопросе 

исследования влияния идеологии на общество. 

В то же время в острой полемике с идеями Маркса М. Вебер чётко раз-

граничивал науку и идеологию, относя последнюю к области веры и отрицая 

саму возможность постановки вопроса о её научности [6, с. 534–541]. 

Р. Мёртон, Т. Гейгер, В. Парето, Э. Топич и Э. Дюркгейм вслед за М. Вебером 

рассматривают идеологию как разновидность ложного сознания, также проти-

вопоставляя ей науку [9, с. 19–21]. 

Таким образом, ряд исследователей феномена идеологии настойчиво и 

намеренно различают идеологию и науку, отстаивая позицию их принципи-

ального противопоставления. Однако, на наш взгляд, подобная позиция не 

вполне корректна, поскольку наука – это система знаний о сущностях явлений 

конкретной предметной области, сформированная на базе определённых мето-

дологий и методик, выраженных с помощью теоретических форм (категорий, 

законов, принципов и определений) и служащих познанию и преобразованию 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 57 - 

явлений действительности [10, с. 253–258]. При этом, не отрицая существую-

щие различия, сравнительный анализ феноменов позволяет выделить следую-

щие сходные черты: 

1. идеология и наука – элементы единого информационного процесса 

современного общества; 

2. и идеология, и наука – информационные системы (идей/знаний); 

3. содержание обоих феноменов ориентировано на практическую дея-

тельность людей; 

4. наука и идеология выполняют схожие функции: гносеологическую, 

методическую, методологическую, мировоззренческую; 

5. для обоих феноменов характерно выражение посредством одних и 

тех же теоретических форм – категорий, принципов, законов, идей и т. д.; 

6. подобно науке объективная идеология отражает явления своей пред-

метной области на уровне их сущностей, а именно: коренные интересы опре-

делённой социальной группы. 

Указанные черты позволяют говорить о научной идеологии как о пра-

вомерном явлении. Однако, акцентируя внимание именно на научной идеоло-

гии, необходимо отметить тот факт, что идеология может быть сформирована 

и обыденным сознанием, но в таком случае она будет иметь принципиальные 

отличия от науки. Обыденное сознание, в силу своей неоднородности и инер-

ционности, является крайне сложным феноменом, имеющим в своей основе 

как результаты противоречивого жизненного опыта, так и разнообразные 

идеологические установки. Однако, став частью обыденного сознания, идео-

логические феномены, хотя и придают ему дополнительную аргументацию, 

тем не менее не сообщают ему научности, поскольку в организации такого со-

знания сохраняются изначальные эклектичность и бессистемность. 

Из работ К. Маркса берёт своё основное положение социология знания, 

утверждая, что социальное бытие определяет человеческое сознание. Однако 

подход к вопросам изучения социального бытия совсем иной. В менее явной 

форме социологией знания были заимствованы ницшеанские идеи2, поскольку 

                                                 
2 Представления о том, что ценности и мировоззрения имеют социальное про-

исхождение можно найти ещё в античности. Изучение социума всегда направлено на 

объяснение существующих общественных отношений, а также стремится либо усовер-

шенствовать социальное бытие, либо завуалировать противоречие сущего и должного 

через прославление настоящего. У Платона попытка теоретического разрешения указан-

ного противоречия вырастает в утопическое учение о государстве. Соответственно бы-

тие есть противостояние мира чувственного и мира сверхчуственного. По мысли Ницше, 

противоречие сущего и должного – противоречие моральное, заключающееся в проти-

вопоставлении моральных ценностей рабов и господ. Но, будучи неспособными физиче-

ски противостоять угнетению, рабы прибегают к противостоянию духовному, основан-

ному на радикальной переоценке общественных ценностей [23, с. 424]. Основываясь по 

сути на библейских текстах [13], Ницше тем не менее отрицает любую мораль – и рели-

гиозную, и светскую – как «убийцу» жизни, поскольку жизнь зиждется на видимости, 

искусстве, иллюзии, самообмане. Всё живое окружает себя дымкою тайны, облекается в 

покровы спасительных иллюзий. Таким образом, иллюзия у Ницше – благо, поскольку 

жить и быть несправедливым – одно и то же, в то время как наука, расширяя границы 

знания, разрушает иллюзии, а историческое познание восстанавливает справедливость, 

противную существу жизни [15, с. 359, 363–364]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 58 - 

Ф. Ницше разработал собственную идею «ложного сознания», исходя из ана-

лиза социального значения обмана, самообмана и иллюзий [22]. 

Одним из родоначальников позитивистского подхода к изучению про-

блем идеологии был К. Манхейм. Идеологии при таком подходе приравнивают-

ся к ценностной ориентации субъекта в обществе, поскольку любая идеология 

ориентирует носителя на достижение конкретных целей. И поскольку любая 

цель мотивируется потребностями, то среди всего многообразия потребностей 

неизбежно присутствуют те, что носят характер ценностей для человека или со-

циальной группы. И именно по причине своей ценностной ориентации идеоло-

гия ложна по сути, так как неизбежно искажает восприятие окружающей дей-

ствительности, в то время как истину можно обрести только в мире научных 

фактов. Следует заметить, что подобная ориентация на достижение конкретных 

целей всегда логически обоснована, и поскольку не существует иррациональных 

идеологий, то ни одну из них нельзя никоим образом отнести к области веры. 

При этом К. Манхейм, хотя и следовал за идеями М. Вебера, различал 

три уровня в понятии «идеология» [4, с. 22]:  

1. частичный (партикулярный), когда идеология понимается как 

часть мышления оппонента; 

2. тотальный, подразумевающий идеологию как мышление оппо-

нента целиком (подобно «ложному сознанию» по К. Марксу); 

3. общий, характеризующий как мышление оппонента, так и наше 

собственное мышление (наблюдателя/исследователя). 

Как можно заметить, Манхейм в своих рассуждениях пошёл дальше 

своих предшественников, преодолев их представления о рассматриваемом фе-

номене, и предпринял попытку сделать идеологию инструментальным поняти-

ем для науки, придав ей функции познавательного фильтра [16, с. 56–58]. Он 

показал, что идеология – это система взглядов и ни один субъект не воспри-

нимает объекты окружающей действительности такими, как они есть: он их 

или не замечает, или воспринимает в трактовке разделяемой идеологии, дости-

гая непротиворечивости наблюдаемой картины мира. Установление взаимо-

связи между структурой сознания и социальной ситуацией позволило утвер-

ждать, что структура бытия приводит к определённой интерпретации этого 

бытия. «…Идеологичность человеческого мышления не рассматривается более 

как неправда, ложь и т. д., но, как уже было указано, находит своё объяснение 

в обусловленности мышления бытием» [16, с. 73]. Всё человеческое сознание в 

целом находится под влиянием идеологического контекста. Идеологичность 

определяется оценочно-ориентирующей функцией сознания, направленной 

либо на сохранение действительности (идеология), либо на её изменение (уто-

пия). Особо Манхейм выделял и подчёркивал силу именно «утопического» 

мышления, которое, как и идеология, хотя и создаёт искажённый образ соци-

альной реальности, но в отличие от неё имеет возможность для преобразова-

ния этой реальности в своё представление о ней. 

В работе «Идеология и утопия» он даёт идеологии следующую характе-

ристику: «В слове “идеология” имплицитно содержится понимание того, что в 

определённых ситуациях коллективное бессознательное определённых групп 

скрывает действительное состояние общества как от себя, так и от других и тем 

самым стабилизирует его» [16, с. 40]. И поскольку это коллективное бессозна-

тельное существует в виде ценностей, то идеология, следовательно, приравнива-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 59 - 

ется к ценностной ориентации индивида в обществе. Таким образом, в современ-

ной социологии знания преодолевается односторонность марксистской концеп-

ции, однозначно утверждающей обусловленность идеологии интересами классов. 

С позитивистской точки зрения объективная реальность предстаёт пе-

ред исследователем как конституированная совокупность объектов, подлежа-

щих интерпретации. Феноменологический же подход, в отличие от позити-

вистского, подразумевает проблематичность анализа социальной действитель-

ности, в силу её изначальной неоднозначности и инвариантности её восприя-

тия различными наблюдателями. Следовательно, общественные отношения не 

поддаются строгому научному определению и сознательному регулированию. 

При этом идеи и ценности существуют объективно в виде стихийно склады-

вающихся мировоззрений. Человек, обладая обыденным знанием, в стремле-

нии обрести целостную картину мира вырабатывает систему ценностей, норм 

и моделей поведения, могущих образовать ядро идеологии. Кроме того, в про-

тивовес взглядам марксизма феноменология утверждает, что субъективная 

сторона человеческой деятельности (идеалы, цели, ценности и т. п.) является 

не столько отражением материальных условий бытия, сколько творческим 

началом, выступающим предпосылкой и основанием для преобразования 

окружающей действительности. «Проектирование… действий …представляет 

собой мотивированное фантазирование. <…> Осуществимость проекта на 

практике есть условие всякого проектирования, могущего быть переведённым 

в цель. Проектирование этого рода является, стало быть, фантазированием в 

заданных или, лучше сказать, навязанных рамках, и навязаны они самой реаль-

ностью» [24, с. 122]. Иными словами, сознание определяет бытие, хотя послед-

нее существенно ограничивает его возможности. Впрочем, «абсолютизировав 

субъективность, не поняв конечной объективной детерминированности челове-

ческих целей и интересов, её (феноменологии. – прим Д.Р.) теоретики довели 

принцип активности сознания до абсурда, отождествив социальный мир с субъ-

ективными представлениями о нём» [11, с. 140]. 

Позднее представителями Франкфуртской школы неомарксизма был 

выдвинут тезис о гиперидеологичности реальности. В соответствии с ним идео-

логия является ложной в силу «ложности самой действительности», её тоталь-

ной идеологичности, а вовсе не по причине обусловленности идеологии соци-

ально-политическими интересами или её ценностной сущности. Предложенный 

Г. Маркузе термин «одномерный человек» был сформулирован в процессе изу-

чения проблемы ложного сознания и манипулирования сознанием как народных 

масс, так и отдельного человека. 

Согласно его выводам наука и техника приобретают статус новой идео-

логии, производя насквозь идеологичные теоретические концепции, которые, в 

свою очередь, порождают «ложные потребности». Ложными считаются те, что 

навязываются индивиду особыми социальными интересами в процессе его по-

давления: это потребности, закрепляющие тягостный труд, агрессивность, ни-

щету и несправедливость. С усвоением ложных потребностей неизбежно фор-

мируется ложное сознание. В подобных условиях понятие отчуждения делается 

сомнительным, поскольку индивиды отождествляют себя со способом бытия, 

им навязываемым, и в нём находят пути своего развития и удовлетворения. И 

эта идентификация – не иллюзия, а действительность, которая, однако, ведёт к 

новым ступеням отчуждения. Последнее становится всецело объективным, и 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 60 - 

отчуждённый субъект поглощается формой отчуждённого бытия. Теперь суще-

ствует одно измерение – повсюду и во всех формах [21, с. 6–15]. Впрочем, Мар-

кузе оставляет индивиду право решающего голоса в вопросе, какие потребности 

истинны, а какие нет, но только в том случае, когда индивид свободен настоль-

ко, чтобы дать собственный ответ. А до тех пор, пока его сознание – объект 

внушения и манипулирования, ответ не может быть окончательным. 

Однако поглощение идеологии действительностью не означает «конца 

идеологии». Напротив, в специфическом смысле развитая индустриальная 

культура становится даже более идеологизированной, чем её предшественни-

ца, ввиду того, что идеология воспроизводит самое себя [25]. Такой взгляд на 

идеологию подчёркивает её по истине всеобъемлющий характер, потому как в 

условиях современного общества в любом социальном действии предусматри-

вается наличие определённых интересов его участников. 

Значительное внимание идеологии в своих исследованиях уделял фран-

цузский мыслитель Л. Альтюссер. Будучи последовательным наследником идей 

марксизма, он активно изучал проблематику классовой борьбы и оказал суще-

ственное влияние на развитие теории идеологии, исследуя вопрос осуществле-

ния идеологического воздействия на индивидуума. Согласно его идеям, все гос-

ударственные аппараты функционируют репрессивным и идеологическим обра-

зом (государственный – репрессивным, соответственно идеологический – идео-

логическим), но при этом если государственный аппарат является организован-

ным целым с единым центром управления, то идеологических аппаратов госу-

дарства (ИАГ) множество3, все они различны и относительно автономны. И ес-

ли единство государственного аппарата поддерживается его централизованно-

стью, то единство ИАГ обеспечивается господствующей идеологией. Идеология 

обеспечивает своеобразную «гармонию» государственного и идеологического 

аппаратов. Однако независимо от способа воздействия все аппараты государства 

направлены на единую цель воспроизводства производственных отношений и 

продолжение неизбежной классовой борьбы. 

Для выявления сущности, структуры и функций идеологии Альтюссер 

выдвигает два тезиса: 

1. Идеология – это «представление» о воображаемых отношениях 

индивидуумов с реальными условиями их существования. 

2. Идеология обладает материальным существованием. 

Говоря марксистским языком, если верно, что представление о реаль-

ных условиях существования индивидуумов в конечном счёте связано с отно-

шениями производства и теми отношениями, что зависят от отношений произ-

водства, мы можем сказать следующее: всякая идеология в своей необходимо 

                                                 
3 Альтюссер выделяет в современных капиталистических общественно-

экономических формациях такие идеологические аппараты государства, как школь-

ный, религиозный, семейный, политический, профсоюзный, информационный, куль-

турный и т. д. каждый из них действует на свой манер: политический через подчине-

ние индивидуумов политической идеологии государства; информационный – пичкая 

граждан национализмом, шовинизмом, морализмом и пр. через прессу, телевидение и 

радио и т. д. Причём наиболее важную роль, по мнению Альтюссера, играет школьный 

идеологический аппарат как наиболее влиятельный и масштабный как по степени рас-

пространения, так и по времени воздействия на индивидуума. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 61 - 

воображаемой деформации представляет не существующие отношения произ-

водства, а прежде всего всё отношение индивидуумов к производственным 

отношениям и вытекающим из них отношениям [1]. Таким образом, в идеоло-

гии отражена не реальная система отношений, которой подчинено существо-

вание индивидуумов, а воображаемое отношение этих индивидуумов к реаль-

ным отношениям, в которых они живут. И это воображаемое отношение само 

обладает материальным существованием, поскольку всякий субъект, облада-

ющий сознанием и верящий в те идеи, которые внушает ему собственное со-

знание и которые он свободно принимает, должен действовать в согласии со 

своими идеями, т. е. должен вписывать в свою материальную практическую 

деятельность собственные идеи свободного субъекта. В свою очередь эта 

практическая деятельность подчинена ритуалам материального существования 

идеологического аппарата4. Следовательно, подобно тому, как экономика 

трансформирует определённое сырьё в готовый продукт при помощи детерми-

нированных средств производства и производственных отношений, идеология 

трансформирует отношения между жизненными обстоятельствами индивида и 

социальной формацией, в которой он существует. 

В 50-е гг. ХХ столетия в западной философской мысли широкое рас-

пространение получила концепция деидеологизации. Гносеологической осно-

вой данной концепции является определение идеологии как выражения субъ-

ективных, классовых интересов и противопоставление её науке как носителю 

объективной истины. Данное положение очевидно наследует идеи М. Вебера и 

К. Манхейма и одновременно имеет явно позитивистский характер, постули-

руя мнение, что всё более возрастающее влияние науки на социальные процес-

сы неизбежно ведёт к снижению влияния идеологических систем. При этом 

сторонники деидеологизации утверждали, что идеология искажает истинное 

знание, способствуя приспособлению научных данных к классовой позиции. 

Действительно, в развитом индустриальном капиталистическом мире, 

ввиду неочевидности властных механизмов управления обществом и диффе-

ренциации носителей идеологических ценностей по социальным, материаль-

ным, духовным и иным параметрам, имеет место размывание смысловых гра-

ниц различных идеологий и смешение ценностей. Что в свою очередь создаёт 

определённую иллюзию отступления идеологии, как ценностного регулятора 

общественной жизни, на второй план по сравнению с такими объективными 

факторами жизнедеятельности человека, как информация, материальные ре-

сурсы, экология и пр., сопровождающимися стремительным развитием техни-

ки и технологий. Иными словами, происходит объективация жизни человека. 

Д. Белл в работе «Конец идеологии» детально исследовал процесс ста-

новления идеологии как особой сферы научного знания и инструмента поли-

тической борьбы в обществе, убедительно доказывая исчерпанность марксиз-

ма как идеологии. Как итог автором постулируется, что научно развитое обще-

ство более не может позволить себе находиться во власти идеологических ил-

люзий [26]. Одновременно французский социолог и философ Р. Арон в книге 

«Опиум для интеллигенции» утверждает, что этим самым «опиумом» является 

                                                 
4 Под ритуалами следует понимать такие повседневные практики, как посеще-

ние богослужения в церкви или занятий в школе, участие в матче спортивного клуба, 

собрание политической партии и т. п. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 62 - 

не что иное, как идеология [2, с. 182]. Как уже было отмечено, подобные 

утверждения согласуются с теорией индустриального и постиндустриального 

общества, согласно которой стремительное развитие технологий материально-

го производства ведёт к возрастанию значимости объективных факторов чело-

веческой жизнедеятельности. Однако следствием из выщеизложенного являет-

ся необходимость выработки единой идеологии для всех под эгидой гумани-

стических идей и общечеловеческих ценностей. И даже в этом случае, как лег-

ко заметить, идеология не исчезает из дискурса, а лишь намеренно отодвигает-

ся на второй план. 

Таким образом, концепция деидеологизации была существенно контр-

продуктивна, поскольку разрабатывалась и развивалась в отрыве от реалий 

бытия [10, с. 16–17]. Именно поэтому в 70-х гг. ХХ в. стало очевидно, что в 

современном мире значимость идеологии нисколько не ослабевает и по-

прежнему продолжает играть объединяющую роль в жизни социальных групп. 

Р.Н. Белла считает: «Проявляя рвение в деле разрешения конкретных проблем, 

социальные группы не связывают себя с определённой идеологией. Более того, 

к подобным идеологиям относятся с большим подозрением, и это обстоятель-

ство даёт повод утверждать, что в наш век идеологии придёт конец. Однако, 

само собой разумеется, что большая часть мира находится сейчас в интенсив-

но идеологической фазе развития и многие группы в большинстве развитых 

обществ весьма восприимчивы к идеологическому влиянию. В сущности, 

сравнительно небольшую группу, для которой уже наступил конец идеологии, 

можно было бы не принимать во внимание, если бы не тот факт, что она, по-

видимому, представляет собой авангард чрезвычайно широкой и крупной по 

своему масштабу социально-культурной трансформации» [3, с. 279]. Иными 

словами, стремление к деидеологизации – это стремление к жизни в обществе, 

в котором нет идеологических распрей, к жизни в гармонично развитом сооб-

ществе людей. Однако даже наш повседневный опыт красноречиво свидетель-

ствует, что говорить о едином гуманистическом обществе и наступлении эпо-

хи деидеологии явно преждевременно. 

Как следствие, теория деидеологизации породила вакуум общенацио-

нальных идей и ценностей, а также вызвала к жизни множество новых обще-

ственных движений: зелёные, пацифисты, новые левые и т. д. Деидеологиза-

ция сменяется новой концепцией реидеологизации. Её авторы признали, в 

противовес идеям деидеологизации, что общественные науки не способны 

дать ответы на вопросы о смысле человеческой жизни, о социальных ценно-

стях, идеалах и целях. Ответы на подобные вопросы, считают они, призвана 

давать идеология. Поэтому разработка и обновление идеологии возводятся в 

ранг постоянной задачи по самовоспроизводству общества. К представителям 

данного направления можно отнести А. Винера, Дж. Лоджа и, как ни странно, 

большинство авторов концепции деидеологизации. Идеология в современном 

мире, писал Д. Белл, «это исторически обусловленная система убеждений, ко-

торая сплавляет идеи с эмоциями, стремится превратить их в рычаги социаль-

ного воздействия и, трансформируя идеи, преобразует также людей». В свою 

очередь Р. Арон в своих работах не столько констатировал конец эпохи идео-

логии, сколько высказывал надежды на его наступление [2, с. 234]. Таким об-

разом, реидеологизация – это и отрицание, и своеобразное продолжение тео-

рии деидеологизации. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 63 - 

Впрочем, авторы обеих этих концепций внесли существенный вклад в 

работу по изучению идеологий. По сути, самым значимым выводом стало обос-

нование идеологии как неотъемлемого элемента в организации общественной 

жизни, выполняющего ряд важных объективных функций. Один из авторов 

концепции деидеологизации Э. Шилз выводит понятие идеологии из её интегра-

тивной функции и способности в определённой степени консолидировать обще-

ство. По его мнению, идеология – система убеждения такого типа, которая акту-

ализируется в период серьёзных общественных кризисов. Подобные системы, 

выступая в качестве политического мировоззрения, имеющего силу веры, обла-

дают особенно большим ориентационным потенциалом и, следовательно, спо-

собны обуздать связанные с кризисом процессы социальной аномии. 

Таким образом, многообразие исследований, посвящённых проблемам 

идеологии, красноречиво свидетельствует о действительном существовании 

исследуемого феномена как значимого элемента социально-политической 

жизни общества. И даже более того, произошло её утверждение как неотъем-

лемого атрибута социального бытия и основы повседневных общественных 

практик. При этом наиболее острые научные дискуссии разворачиваются пре-

имущественно вокруг проблемы объективности отражения идеологией соци-

альных взаимоотношений различных индивидуумов либо их групп, а также её 

роли в процессе формирования этих отношений. Различия в оценках роли и 

значимости идеологии определяются преимущественно тем, что идеология как 

специфическая область социально-культурных феноменов потенциально несёт 

в себе как позитивные, так и негативные явления, проявляющиеся в зависимо-

сти от того, какое место ей отведено в жизни общества, и каким образом с ней 

обращаются. Будучи продуктом духовного производства конкретного обще-

ства, она одновременно и характеризует это общество, и влияет на него в соот-

ветствии с заложенными в неё идеями. 

Представление об идеологии как о ложном сознании является ключе-

вым в исследованиях конца XIX – первой половины ХХ в. Однако нетрудно 

заметить, что такие понятия, как «ложное» и «лживое», не являются синони-

мами и тем более не тождественны друг другу. Постепенное осознание того 

факта, что идеологии не обязательно включают в себя только истинное или 

только ложное знание, приводит к переключению внимания исследователей от 

определения сущностных качеств и проблем противопоставления истинности 

и ложности к вопросам анализа идейно-ценностных качеств идеологий и при-

знанию ценностей как основы любой системы взаимосогласованных идей. 

Таким образом, эволюция идей позитивистов и марксистов постепенно 

подводит нас к тому выводу, что идеология может быть ложна не в силу наме-

ренного искажения действительности в стремлении достичь определённых 

политических целей, а по причине того, что ценности и ориентация на них че-

ловека или социальной группы не являются простым и адекватным отражени-

ем действительности. Иными словами, ценности и те идеи, в которых они вы-

ражены, имею трансцендентный характер по отношению к объективной ре-

альности, данной человеку в ощущениях. И в то же время человек может вос-

принимать окружающую реальность только сквозь призму своей идейно-

ценностной ориентации и никак иначе. 

Следовательно, идеологию следует рассматривать как систему взаимо-

связанных идей, выражающую коренные интересы определённой социальной 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 64 - 

группы, формирующую её идейно-ценностную ориентацию и побуждающую 

людей к конкретным социальным действиям. 

Список литературы 

1. Альтюссер Л. Идеология и идеологические аппараты государства 

(заметки для исследования) // НЗ. 2011. № 3 (77). С. 14–58. 

2. Арон Р. Опиум для интеллигенции. Мюнхен: ЦОПЭ, 1960. 234 с. 

3. Белла Роберт Н. Социология религии // Американская социоло-

гия. Перспективы, проблемы, методы / сокр. пер. с англ. В.В. 

Воронина и Е.В. Зиньковского. М.: «Прогресс», 1972. 392 с. 

4. Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование реальности 

(Трактат по социологии знания) / пер. с англ. Е.Д. Руткевич. М.: 

Медиум, 1995. 323 c. 

5. Богданов А. Из психологии общества. СПб.: Паллада, 1906. 282 c. 

6. Вебер М. Избранные произведения / пер. с нем.; сост., общ. ред. 

и послесл. Ю.Н. Давыдова; предисл. П.П. Гайденко. М.: Про-

гресс, 1990. 808 с. 

7. Волков Ю.Г. Манифест гуманизма (Идеология и гуманистиче-

ское будущее России). М.: Орехово-Зуевская типография, 2000. 

138 с. 

8. Дестют де Траси А.-Л.-К. Основы идеологии. Идеологии в соб-

ственном смысле слова / пер. с фр. Д.А. Ланина. М.: Академиче-

ский Проект; Альма Матер, 2013. 324 c. 

9. Светлов Р.В., Богатырев Д.К., Кожурин А.Я. и др. Идеологии и 

генезис ценностей современного общества: коллективная моно-

графия. СПб.: РХГА, 2016. 352 с. 

10. Кокорин А.А. Идеология: хрестоматийные заметки. М.: Изд-во 

МГОУ, 2007. 358 с. 

11. Критика современной буржуазной теоретической социологии / 

АН СССР, Ин-т социол. исследований. М.: Наука, 1977. 279 с. 

12. Ленин В.И. О социалистической идеологии и культуре (сбор-

ник). М.: Прогресс, 1982. 223 с. 

13. Библия. Синодальный перевод. Евангелие от Луки. Стих 6:20. 

14. Луман Н. Тавтология и парадокс в самоописаниях современного 

общества // Социо-Логос. М.: Прогресс, 1991. Вып. 1. C. 194–

216. 

15. Манн Т. Философия Ницше в свете нашего опыта // Манн Т. 

Собр. соч.: в 10 т. М.: Гослитиздат, 1960. Т. 10. С.346–391. 

16. Манхейм К. Идеология и утопия // Манхейм К. Диагноз нашего 

времени / пер. с нем. и англ.; отв. ред. и сост. Я.М. Бергер и др. 

М.: Юрист, 1994. 697 с. 

17. Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. Изд. 2-е. М.: Издательство 

политической литературы, 1955–1974. Т. 2.  

18. Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. Изд. 2-е. М.: Издательство 

политической литературы, 1955–1974. Т. 3.  

19. Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. Изд. 2-е. М.: Издательство 

политической литературы, 1955–1974.  Т. 4.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 65 - 

20. Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. Изд. 2-е. М.: Издательство 

политической литературы, 1955–1974. Т. 39.  

21. Маркузе Г. Одномерный человек. М.: «REFL-book», 1994. 368 с. 

22. Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. М.: 

Культурная революция, 2005. 880 с. 

23. Ницше Ф. Генеалогия морали // Ницше Ф. Соч.: в 2 т. М.: Рипол 

Классик, 1998. Т. 2. C. 832–864. 

24. Шюц А. Избранное: Мир, светящийся смыслом / пер. с нем. и 

англ. М.: «Российская политическая энциклопедия» (РОС-

СПЭН), 2004. 1056 с. 

25. Adorno Theodor W. Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft. Frank-

furt: Suhrkamp, 1955. 342 s.  

26. Bell D. The End of Ideology: On the Exhaustion of Political Ideas in 

the Fifties. N.Y.: Free Press, 1965. 416 p. 

 

ON THE PROBLEM OF «IDEOLOGY» DEFINITION IN 

CONTEMPORARY SOCIAL THEORY 

D.V. Rodichkin 

Moscow Region State University (MRSU), Moscow 

The ideology issue belongs to the phenomena that are eternally vital and sig-

nificant. At the same time, this is an extremely uncomfortable subject for a 

scholarly analysis provoking ambiguous assessment and approaches to its 

content and essence. The substantial aspects of ideology, as well as its role 

and functions constitute the center of attention of experts in this area who are 

concerned with theoretical-methodological and applied issues of its study. 

The article is aimed at the analysis of various interpretations of this phenome-

non permitting to propose a definition of ideology from the standpoint of con-

temporary social theory. 

Keywords: ideas, ideology, Marxism, class, false consciousness, positivism, 

deideologization, sociology, interest, values, ideological and value orienta-

tion. 

Об авторе: 

РОДИЧКИН Дмитрий Викторович – аспирант кафедры философии 

ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет (МГОУ), 

Москва, E-mail: rodichkin.dmitriy@yandex.ru 

Author information: 

RODICHKIN Dmitriy Viktorovich – Ph.D. student of Philosophy Dept., 

Moscow Region State University (MRSU), Moscow. E-mail: 

rodichkin.dmitriy@yandex.ru 

mailto:rodichkin.dmitriy@yandex.ru
mailto:rodichkin.dmitriy@yandex.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 66 - 

УДК 17.177 

ЛИЧНОСТНОСТНОЕ КОНСТИТУИРОВАНИЕ В ЭПОХУ 

ТЕРРОРИЗМА: НЕГАТИВНАЯ И ПОЗИТИВНАЯ 

ИДЕНТИЧНОСТИ 

Л.В. Удалова 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический университет», г. Тверь 

На основе философских и социально-психологических дискурсивных 

данных раскрываются особенности личностного конституирования фи-

гуры террориста. Выделяется негативная идентичность как ядро, знако-

вое содержание, инициирующее психологические причины личностных 

антиципаций террориста. Противоположностью негативной идентично-

сти предстают позитивная идентичность, укрепляющая достоинство, те 

личностные качества, наличие которых у молодежи служит противояди-

ем принятию идей терроризма. 

Ключевые слова: эпоха терроризма, личностное конституирование 

террориста, негативная идентичность, позитивная идентичность, до-

стоинство. 

Сегодня терроризм, или чума XXI в. уже не видится в качестве нового 

социального явления. Этот феномен занимает одно из центральных проблемных 

мест в глобализирующемся мире и предстает как эпохальный. Под эпохой тер-

роризма нами понимается такой императивный и наличный способ социально-

ориентированного бытия, при котором доминирующей становится идея безгра-

ничного, беспредельного, нелегитимного, цепного насилия. Правомерность го-

ворить об эпохе терроризма обусловлена тем, что терроризм – это многообраз-

ное и сложное явление. Не существует универсальной дефиниции терроризма, а 

встречающиеся в социогуманитарном и философском дискурсах его дефиниции 

указывают на расширяющееся семантическое пространство и когнитивный дис-

сонанс этого социального феномена. Обратим внимание на некоторые из них. 

Согласно Ж. Бодрийяру, терроризм не креативен в том смысле, что у него нет 

репродуктивной функции, он ничего не изобретает и не открывает: «…просто 

доводит всё до крайности, до пароксизма. Он обостряет определенный порядок 

вещей, определенную логику насилия и неуверенности» [1, с. 136]. Терроризм – 

это война в мирное время или, согласно дефиниции А. Бенуа: «…способ нане-

сения максимального ущерба наибольшему числу невинных жертв, как метод 

целенаправленного умертвления случайно попавшихся людей, применяемый 

для того, чтобы деморализовать и запугать население, связать руки политиче-

скому руководству и принудить его к капитуляции…» [2, с. 95]. В последнее 

время суицидальный терроризм эксплицируется как «политически, религиозно 

и/ или идеологически мотивированная атака, осуществляемая одним или не-

сколькими индивидами, которые сознательно отказываются от своей жизни ра-

ди нанесения максимального ущерба гражданам и/или гражданским объектам» 

[3, с. 31]. В такой разновидности терроризма акцентируется отрицание того, что 

жизнь одного человека равна жизни другого. Речь также идет о том, что в лич-

ностном конституировании потенциального или наличного террориста произо-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 66–71 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 67 - 

шло обесценивание как чужой, так и своей жизни. Предложенные дефиниции 

терроризма указывают на то, что это социальное явление не только констатиру-

ет нарушение социального и правового порядка, но предстает определенным 

способом разрешения мировых и локальных проблем человечества.  

Ранее мы писали о том, что фигура террориста конституируется не как 

личность c такими коннотациями, как духовно-нравственные приоритеты, пози-

тивная идентичность, просоциальное мышление, свобода выбора, ответствен-

ность, поступок, а как массовая личность, недо-личность или безличность. Се-

годня в этот перечень правомерно добавить и то, что личности террориста им-

манентна негативная или ущербная идентичность, от которой он стремится из-

бавиться. Порождают такой негатив конкретные жизненные ситуации: психо-

травма, моральный «износ», потеря смысложизненных ориентиров, социальное, 

личностное, моральное, физическое унижение, одиночество, отчуждение, фи-

нансовые неудачи и т. д. Вне сомнения, комплекс неполноценности, как харак-

терная черта личности террориста играет свою разрушительную роль, он 

«…чаще всего является причиной агрессии и жестокого поведения, выступаю-

щих в качестве механизмов компенсации. Комплекс неполноценности ведет к 

сверхконцентрации на защите “Я” с постоянной агрессивно-оборонительной 

способностью» [4, с. 31]. Стать «избранным», как предлагают ии внушают вер-

бовщики ИГИЛ и других террористических организаций, получить спасение 

(религиозное, духовное, социальное, личное, физическое), найти образ нового 

общества, видится и объясняется способом преодоления «следа задержанного 

аффекта». 

Как известно, идентичность – это способность к самотождественности, 

осознание факта интегрированности человека и общества, опосредованная при-

сутствием значимого «Другого» рефлексивная самореферентность. Взаимосвязь с 

«Другим» – необходимое условие бытия идентичности, как позитивной, так и 

негативной. Как известно, человек – автор своей идентичности и ответственен за 

выбор образа себя. Этот выбор позволяет формировать ценностные предпочтения, 

смысловые приоритеты, что влечет формирование определенной линии нрав-

ственных отношений с Другим. В случае позитивной идентичности формируется 

Я-образ через целостность и персональность структуры субъективной реальности 

с такими психологическими константами как самоутверждение «за свой счет», 

через внутренние ресурсы самоуважения, самополагания, самореализацию, само-

оценку, рефлексию. Экспликация позитивной идентичности указывает на наличие 

такого личностного маркёра как достоинство.  

В социально-философском и правовом дискурсах достоинство человека 

идентифицируется как признание его социальной ценности, автономности, лич-

ностной индивидуальности. Оно экзистирует и переживается как осознание и ре-

флексия человеком своей ценности и неповторимости. В узком смысле достоин-

ство предстает как уважение и самоуважение человеческой личности, в широком 

– как восхождение к гуманистическому потенциалу человека. В деонтологиче-

ской этике И. Канта строительство отношений с Другим возможно и необходимо 

только через собственное личностное достоинство. Игнорирование «добра» в 

Другом тождественно отрицанию своей личности. Невозможность признать и 

представить себе Другого в его радикальной инаковости, в его непреодолимой 

чуждости – внутренний источник для непризнание собственной ценности.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 68 - 

Достоинство рефлексируется в качестве механизма психологической 

защиты, который влечет регулятивный самоконтроль и позволяет управлять 

страхом. Известно, что одна из целевых задач терроризма – унижение личного 

достоинства и потеря социального достоинства, которые достигаются путем 

раскола общества, нагнетания страха, создания пространства неуверенности в 

настоящем и будущем, формирования психологической атмосферы уязвимо-

сти. Все деяния террористов, их практики, включая суицидальную практику, 

подтверждают самоотрицание, отрицание чужой жизни и достоинства. 

В случае негативного идентитета его наделяют сопряженными конно-

тациями и сопутствующими понятиями – нецелостность, неполнота, фрагмен-

тарность человеческого и личностного бытия, разрушение и кризис единства 

сознания и Я, ненависть, жертвенность, одиночество, неполноценность, недо-

самостность, ущербность. Отрицательная идентичность рождается, по мнению 

Н.Г. Козина, из кризиса идентичности, идентификационного невроза, который 

«заявляет» о неспособности жить полноценной жизнью, что влечет разрывы 

между «сущностью и существованием» и приводит к безумию существования, 

выраженного как акт творения истории без прошлого, или иницирует к созда-

нию культуры без ее духовных основ [5, с. 43].  

Выделение негативной, отрицающей и себя и Другого, идентичности 

предполагает наличие сформированного «черного» или злодейского образа Дру-

гого и поиск светлого образа для себя. В террор-идеологеме новейший образ врага 

– это собирательный образ западных стран, как крестоносцев и евреев, которым 

противостоит традиция исламского сопротивления – кому? Агрессивно-

гегемонистской военной, культурной политико-экономической державе, амери-

канским оккупантам, вредителям ислама и исламского мира, а также стоящим за 

их спиной евреям и т. д. [6, с. 63]. Или России, враждебный образ которой для по-

давляющей части россиян, вступающих в ряды ИГИЛ, т. е. для молодежи с Кавка-

за, социокультурно и генетически «обусловлен». Светлый террор-образ, например 

для ИГИЛ, рисуется через отрицание традиционных социальных моделей ближ-

невосточного бытия, политического устройства, государственных границ, религи-

озных символов, укоренившихся взаимоотношений. Одновременно «рисуется» 

идеал умозрительного исламского государства, привлекательный образ нового 

мира как справедливого, достойного иной жизни. Обоснованием служит ислам-

ская эсхатология, исламская символика с целью провозглашения халифата, кото-

рый придет на смену тираническим режимам в арабском мире. 

Исследователи личностных особенностей террористов указывают на 

некоторые характерные признаки негативной, «мортидной» идентичности. 

Среди них – та «незрелая» самоидентификация, которая порождена проблема-

ми психосоциальной идентификации. Невозможность согласования множества 

социальных идентификаций приводит не только к конфликту идентичностей, 

но и к распаду «Я-идентичности» или самоидентичности человека. Слабая 

личностная идентичность, которая не способна проложить путь к достоинству, 

инициирует стремление к усилению социальной идентификации или террори-

стической групповой принадлежности и, как следствие, процесс «жалкого» 

самооправдания. Описание такого самооправдания или методов освобождения 

от моральной оценки последствий своих террористических действий дано од-

ним из значительных зарубежным персонологов А. Бандурой [7]. Известно, 

что моральные оправдания террористов представлены, например, как идея 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 69 - 

спасения человечества от мирового зла, идущего от западной цивилизации. 

Техникой оправдания может быть перенос или «смещение» ответственности 

на лидеров террор-группы. Среди методов ухода от морального оценивания, 

например, представление о жертвах террора как иноверцах. Заметим, что путь 

«Убей иноверцев, и ты приблизишься к Богу» в сути своей амбивалентен, 

«шизоиден».  

Использование механизма морального выключения объясняется тем, что в 

мировоззрении и личностных характеристиках «наличных» террористов наблю-

даются ценностные приоритеты, фундированные в те или иные этические систе-

мы. В. Лефевр был первым разработчиком теоретической модели, предсказыва-

ющей существование тех паттернов поведения, которые должны проявлять себя в 

ситуациях морального выбора и лежащей в основе компьютерной модели лично-

сти террориста. Его формальная модель выбора выявляет склонности субъекта 

выбрать определенное отношение к другому субъекту, он пишет: «В рамках этой 

модели таких отношений может быть только два – союз или конфликт. Выбор 

одного из них предопределяется не утилитарными ценностями, а высшими. Мо-

тивация выбора зависит от этического статуса образа себя у субъекта. Человек, 

рассматриваемый в своей культуре как достойный, стремится выбрать такое от-

ношение, при котором этический статус образа себя будет выше, т. е. субъект бу-

дет лучше выглядеть в собственных глазах по сравнению с образом другого» [8, 

с. 155]. Модели выбора укоренены в две этические системы. В первой этической 

системе соединение добра и зла «кодируется» как зло, поскольку «цель оправды-

вает средства», а достойный человек стремится к компромиссу с другим челове-

ком, что видится как парадоксальность. В моральном сознании, рожденном во 

второй этической системе соединение «добра» и «зла» предстает как «добро», 

иначе говоря «любой ценой к победе». Здесь достойный человек нацелен на кон-

фронтацию с другим. В.А. Лепский справедливо акцентирует внимание на том, 

что в разных культурах «системы ценностей» могут быть одинаковыми, а этиче-

ские системы – разными, что необходимо учитывать, разрабатывая стратегию 

борьбы с мировым терроризмом. Известный отечественный ученый аргументиру-

ет это так называемым «парадоксом талибов». Как известно, молодежная органи-

зация талибов совершила противо-союзнический антиамериканский поворот, 

причина которого находит свое объяснение в том, что организации талибов им-

манентна вторая этическая система. Следовательно, компромисс с американцами 

унижает её в собственных глазах, вне зависимости от тех материальных благ, ко-

торые сулит этот компромисс [9]. 

Из разных источников известно, что около 10 тысяч граждан России во-

юют за запрещенную в России ИГИЛ. Значительная часть – молодежь, которую 

вовлекают при помощи современных методов вербовки, информационных, пси-

хотехнических технологий, «агрессивного маркетинга» [10]. Масштаб вовлечен-

ности имеет своим объяснением и то, что современный молодой человек живет в 

эпоху мобильности, под которой мыслится динамизм и технологическое ускоре-

ние социальных действий и коммуникаций, масштабность и скорость многочис-

ленных изменений в обществе. Для человека как социального субъекта мобиль-

ность – это внутренняя готовность к форсажным трансформациям, инновацион-

ная активность, гибкость и пластичность мышления, практический интеллект. Для 

личностного модуса бытия или статуса мобильность предстает как волевая, ре-

флексивная мощь к ускоренной интерактивности в коммуникациях. Как замечают 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 70 - 

исследователи, позитивные коннотации мобильности сопряжены с негативными. 

Так, молодой человек, будучи мобильным и гибким, меняет свой вектор от спо-

собности развиваться к способности трансформироваться. Речь идет о том, что он 

исключает для себя прошлое, отрицает историческую идентичность, самоощуща-

ет себя и переживает настоящее с проекцией в будущее. В аксиологическом изме-

рении это влечет разрыв с традиционной, например, классической иерархической 

системой смыслов и ценностей и предполагает как бы без социокультурного яко-

ря заниматься вечным поиском себя. 

В итоге на фоне глобальной транзитивности, тотальной социальной не-

определенности, множащихся рисков чрезмерной тревожности, деформации 

ценностных приоритетов, личностных потребностей в самоутверждении, 

наличие таких личностно ориентированных маркеров, как вовлеченность и 

мобильность у молодежи становятся привлекательным «материалом» для 

применения террор-технологий.  

Веря, вместе с Ж. Бодрийяром в то, что сила Добра и Зла возрастает 

одновременно и в той же динамике, используя данные о личностном профиле 

«новейшего» террориста [11], в качестве путеводной нити противостояния и 

идеологическому вакууму в современном отечестве, и террор-идеологемам 

видится формирование у молодежи вышеназванных личностных качеств до-

стоинства. 

Список литературы 

1. Бодрийяр Ж. Дух терроризма. Войны в заливе не было / пер. с фр. 

А. Качалова. М.: РИПОЛклассик, 2016. 224 с. 

2. Бенуа А. де. Карл Шмит сегодня / пер. с фр. М.: Институт Об-

щегуманитарных исследований, 2014. 192 с. 

3. Соснин В.А. Психология суицидального терроризма в XXI веке 

// Психологический журнал. 2011. Том 32, № 4. С. 30–44. 

4. Ениколопов С.Н. Терроризм и агрессивное поведение // Нацио-

нальный психологический журнал. 2006. № 1(1). С.28–32. 

5. Козин Н.Г. Идентификация. История. Человек // Вопросы фило-

софии. 2011. № 1. С.37–48. 

6. Вайс М., Хасан Х. Исламское государство: армия террора. М.: 

АНФ. 2016. 346 с. 

7. Bandura A. Mechanisms of Moral Disengagement // Reich W. (ed.), 

Origins of terrorism: Psychologies, Ideologies, Theologies, States of 

Mind. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. P.161–191. 

8. Лефевр В. Высшие ценности и формальная теория выбора // Во-

просы философии. 2012. № 4. С. 154–157. 

9. Лепский В.А. Этические модели В.А. Лефевра в контексте раз-

вития научной рациональности // Философские науки. 2016. 

№ 8. С.40–53. 

10. Юревич А.В. Причины вступления молодежи в ИГИЛ: Соци-

ально-психологический анализ // Человеческий фактор: пробле-

мы психологии и эргономики. 2016. №2 (78). С. 24–31. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 71 - 

11. Соснин В.А. Психология терроризма и противодействие ему в 

современном мире. М.: Изд-во «Институт психологии РАН», 

2016. 344 с.  

 

PERSONALITY CONSTITUTION IN THE TERRORISM AGE: 

NEGATIVE AND POSITIVE IDENTITY 

L.V. Udalova 

Tver State Technical University, Tver  

The article examines the specific characteristics of a terrorist's personal identi-

fication in philosophical and socio-psychological perspectives. A negative 

identity is defined as a nucleus, a symbolic content that initiates the psycho-

logical reasons for the personal anticipations of the terrorist. In contrast to the 

negative identity, a positive identity is based on dignity and those personal 

qualities that serve for the young people as an antidote to accepting the ideas 

of terrorism. 

Keywords: era of terrorism, personal constitution of a terrorist, negative 

identity, positive identity, dignity. 

Об авторе: 

УДАЛОВА Лариса Викторовна – аспирант кафедры психологии и фи-

лософии ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический университет», 

Тверь. E-mail: pif1997@mail.ru 

Author information: 

UDALOVA Larisa Viktorovna – Ph.D. student of psychology and philoso-

phy Dept., Tver State Technical University, Tver. E-mail: pif1997@mail.ru 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 72 - 

УДК 124.53 

БАЗОВЫЕ ЦЕННОСТИ РОССИЙСКОГО КАЗАЧЕСТВА 

А.П. Комаров 

Министерство образования и науки Российской Федерации, г. Москва 

Анализируется содержание базовых ценностей российского казачества 

как сословия. Автором делается вывод о том, что ценности казачества 

формировались как материальные и духовные, имеющие и положитель-

ное, и отрицательное воздействие на общество и на самих казаков. К чис-

лу базовых ценностей этого сословия относятся ценности свободы, семьи, 

веры, патриотизма. Они аккумулируются в особом укладе жизни казаче-

ства, который поддерживался как системой казачьего самоуправления, так 

и государственной властью. Формирование отрицательных ценностей ка-

зачества было вызвано появлением неравенства среди казаков и стало 

причиной возникновения между ними антагонистических противоречий. 

Ключевые слова: казак, казачество, государство, сословие, ценность, 

уклад жизни, вера, семья, свобода, патриотизм. 

Ценности представляют собой совокупность социальных и природных 

образований: вещей, явлений, процессов, идей, знаний, образцов, моделей, 

стандартов и т. д., которые, в рамках меры соответствия объективным законам 

позитивного развития общества, обусловливают жизнедеятельность сообществ 

людей [8, с. 37]. Ценности в жизни сообществ людей, отдельного человека, как 

некая реальность, формируются в процессе их жизнедеятельности, общения, 

но посредством мысленных сравнений как минимум двух классов предметов: 

тех, которые могут и предопределяют развитие (прогрессивное или регрессив-

ное) человека и сообщества, с теми, которые не могут, не способны или проти-

воречат данному процессу.  

Сравнение осуществляется по критерию меры соответствия, выража-

ющей смысл закона взаимоперехода количественных изменений в качествен-

ные. В соответствии с данным критерием вещи, образования, идеи, модели, 

стандарты жизнедеятельности приобретают статус ценности для конкретного 

сообщества или человека, если следование им преобразует человека и общ-

ность в новое качественное образование. 

Классифицировать ценности можно по разным основаниям. Так, при-

знанной многими аксиологами является классификация ценностей, разрабо-

танная В.П. Тугариновым [8]. Она содержит три ступени. 

На первой ступени ценности делятся на положительные и отрицатель-

ные. Положительные – это такие ценности, которые вызывают позитивные 

изменения в объекте и получают такие же оценки в общественном мнении. 

Отрицательные – это те, которые вызывают негативные изменения в объекте и 

получают отрицательные оценки в общественном мнении. 

На второй ступени, в зависимости от принадлежности ценностей к 

конкретным субъектам бытия, автор делит их на индивидуальные, групповые 

и общечеловеческие.  

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 72–80 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 73 - 

К индивидуальным он относит те ценности, которые имеют значимость 

для одного человека (индивида); к групповым – те, которые имеют значимость 

для группы людей; к общечеловеческим относятся те ценности, которые име-

ют значимость для всего человечества.  

На третьей ступени автор располагает ценности по их содержанию. По 

этому признаку он делит их следующим образом:  

- ценности жизни, ибо они предопределены биологическим существо-

ванием человека, его физиологическим бытием; 

- ценности культуры, ибо они обусловлены результатами духовно-

преобразовательной деятельности человека, созданием им «второй природы», 

обусловливающей их же бытие.  

Формирование ценностей казачества происходило одновременно со 

становлением этого сословия в России под влиянием трёх факторов:  

- характера и содержания основного вида их жизнедеятельности; 

- систем общественных отношений, которые не только складывались в 

самой социальной общности, но, в значительной степени, в стране, обществе в 

целом; 

- утверждающейся в государстве, при всех его преобразованиях, идео-

логии самодержавия, которая в реальности представляла собой симбиоз пра-

вославной веры и имперской идеи.  

Следует также учитывать и такой значимый аспект формирования цен-

ностей казачества, который отметил В.О. Ключевский. Он считал, что в Мос-

ковском государстве общество раздробилось на чины по роду государствен-

ных повинностей… Каждое последующее деление цеплялось за последствия 

предыдущего. Таков основной вывод, вытекающий из истории наших сосло-

вий [3, с. 77]. То есть ценности казачества, со стороны воздействия государ-

ственной власти, формировались как сословные ценности. 

Следуя выбранной логике классификации ценностей, мы должны отме-

тить, что изначально ценности казачества, по своему характеру, формирова-

лись как положительные для самого казачества и для государственной власти. 

Вместе с тем в некоторых исторических процессах они имели и отрицатель-

ный характер. Например, выступления казаков против государственной власти 

России под предводительством Степана Разина, Емельяна Пугачева. Эти вы-

ступления, как и потом, выступления против Советской власти, свидетель-

ствуют об определенных притязаниях, следование которым не останавливало 

казачество даже под угрозой смерти [1].  

К материальным ценностям казаков следует отнести их особый уклад 

жизни, характер быта. Он начал складываться, как отмечает В. Татищев, в 

начале XVI в. Именно в это время казачество переходит на оседлый образ 

жизнедеятельности. Оно начинает строить «зимовища и юрты», создавая посе-

ления, в которых можно было перезимовать в Диком поле (так тогда называли 

глухие, малообжитые придонские степи). Естественно, что землянки и шалаши 

со временем сменились огороженными поселениями, т. е. городками, вокруг 

которых стоял острый частокол, сдерживающий внезапные набеги кочевников 

или разбойников. Позднее такие места стали называть «станицами», от слова 

«стан», стоянка [7, c. 324–325].  

Продовольствием казаки обеспечивали себя практически сами, занима-

ясь охотой, ловлей рыбы, пчеловодством, разведением крупного рогатого ско-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 74 - 

та. «Промышленные» товары они получали в жалование от государей москов-

ских, а также покупали на московской границе у купцов или добывали в «тай-

ных» от государя московского походах.  

Управление в станице или городке осуществлял выборный на год ата-

ман. Помощником у него был станичный есаул. Однако все важные вопросы 

решались в кругу, в общем сборе, на площади, а зимою в станичной избе. У 

атамана были в совете и подписные старики – судьи. Оценивая характер жизни 

казаков, можно утверждать, что она была общинной с самостоятельным обще-

ственным самоуправлением. Такой формы организации жизнедеятельности 

других сословий на местах в России практически ни у кого не было. 

Если рассматривать управление казачеством со стороны государствен-

ной власти в России, то оно имело ценностные образования, во многом также 

отличающиеся от организации управления в других социальных общностях, со-

ставляющих социальную структуру страны. К такому отличию со времен Петра 

I следует отнести наличие наказных атаманов, которые были реальным «проме-

жуточным» звеном между высшей государственной властью и казачеством.  

Каждое войско делилось на станицы, состоящие из одного или не-

скольких казачьих поселений. Они именовались хуторами или посёлками. 

Площадь владения каждой станицы составляла станичный юрт, а все лица 

войскового сословия, живущие в юрте, – станичное общество.  

Власть в станицах осуществлялась посредством станичного и хуторско-

го управлений. Состав станичного (хуторского) управления: станичный (хутор-

ской) собор, станичный (хуторской) атаман, станичное (хуторское) правление, 

станичный суд. Станичный собор, коллегиально, решал дела, касающиеся из-

брания на общественные должности в станице; изыскания способов и мер к 

устройству общественного призрения, учреждению начальных школ и ссудо-

сберегательных касс, установлению общественных запашек, улучшению коне-

водства и других отраслей сельского хозяйства; заведования запасными хлеб-

ными магазинами и выдачей ссуд; жалобами и ходатайствами по станичным 

делам; распределения земельного довольствия; развёрстки повинностей и т. п. 

Следует выделить и такой специфический компонент ценностей казаче-

ства, относящийся к укладу жизни, как семья. Необходимо обратить внимание на 

тот факт, что принципы бытия казачьей общины не могли не формироваться и 

утверждаться в семье. Семейная парадигма диалектически соприкасалась и пере-

текала в парадигму общины, которая, в свою очередь, обусловливала становление, 

укрепление и поддержание семейных традиционных казачьих ценностей. 

Как отмечают многие исследователи казачества, уже изначально в ка-

зачьей семье «закладывались» удивительные сочетания патриархального укла-

да жизни, утверждающегося в ней патриархального мировоззрения и, одно-

временно, свободы мышления, проявления активности, но во благо окружаю-

щим. В результате казачья семья стала уникальным социальным и культурным 

творением, равного которому не знает опыт социально-исторического разви-

тия всех общностей не только в России, но и во всём мире. 

Более нигде, а только в казачьей семье сформировалось и утвердилось 

особое статусное положение женщины как жены, матери и воина. Как только 

казачество стало трансформироваться в военное служилое сословие, стал из-

меняться и статус женщины в составе казачьей семьи. Военная служба пред-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 75 - 

определила для женщин «новую» ступень и новую позицию как в семье, так и 

в традиционной, до того сугубо мужской, казачьей иерархии. 

Что касается мировоззренческих установок, то военная и государствен-

ная служба казаков трансформировала жизнь казачьей семьи не только в сторо-

ну изменения статусного положения женщины и её ролей, но и в плане измене-

ния социальных установок, которыми жёны и матери стали руководствоваться в 

отношениях к детям и мужьям. Другими словами, первоначальные патриар-

хальные, ритуальные установки и обязанности жены и матери были трансфор-

мированы в «служебно-государственные», в алгоритмы отношений и деятельно-

сти, которые имели целью службу Отечеству и его безопасность и которые были 

воплощены в организации и функционировании казачьей семьи. 

Так, у каждого новорожденного казака или казачки, помимо кровных 

отца да матери, были крёстный отец и крёстная мать. О выборе крёстных 

кровные родители заботились заранее. К ним «предъявлялись» особые требо-

вания, так как они не должны были быть родственниками.  

Отец, подбирая крёстного, ориентировался на определенные черты и 

свойства, которыми он обязан был соответствовать. Крёстный обязан был 

быть человеком надёжным. Более того, он должен был быть квалифицирован-

ным воином и степенным человеком, чтобы у него было чему полезному и 

значимому по жизни и в бою поучиться. Ведь именно крёстный формировал 

«дух казака». 

Немаловажным фактором в подборе крёстного отца и крёстной матери 

было и то, чтобы они жили недалеко от крестника (крестницы). Только так они 

могли участвовать в воспитании и формировании будущего казака или казачки. 

Поэтому кровная мама, подыскивая крёстную, обращала свой взор на своих по-

друг и выбирала такую, которая хоть и не намного, но была бы её старше. 

В дальнейшем, если в семье родился мальчик, основная нагрузка ло-

жилась на крёстного, который воспитывал и формировал казака-воина. Если 

родилась девочка, то главная задача крёстной матери состояла в том, чтобы 

сформировать в ней девушку-казачку как жену, матерь и хозяйку. Крёстный, в 

данной ситуации, формировал в казачке отношение к казаку как к воину-

защитнику, как к мужу, отцу и главе семьи. 

Обобщая рассмотренное, можно сказать, что казачья семья, её положе-

ние и задачи, которые она выполняла в жизни казачества, являла собой каче-

ственно новый тип семьи как социальной группы и совершенного новый, для 

тех времен, социальный институт. Она стала своеобразным культурным кодом 

казачества и его ценностью. 

С 12 лет казачонка начинали водить на круг (сход) и другие обще-

ственно значимые мероприятия. Это делалось с целью развития у него навы-

ков следования принципам и правилам общинной казачьей жизни. А уже с 16 

лет, но по персональной готовности, казака включали в состав охотников на 

хищников, которые водились в прилежащих к станице лесах. 

Для получения определенных знаний и развития соответствующих 

умений и навыков казачата проходили обучение под руководством опытных 

казаков. На специально отведённом месте они собирались на своих конях и с 

оружием. Там они развивали и совершенствовали боевое мастерство. На этом 

процесс становления казака в семье заканчивался.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 76 - 

Воинская служба определялась сроком в четыре года. Призывался на 

нее казак в двадцать один год. Воинские казачьи соединения – полусотни, сот-

ни, батареи, полки формировались по территориальному принципу. Все хутора 

и станицы выставляли положенное число воинов. Служивые казаки были за-

ранее расписаны по сотням, а не ждали специального распределения. Служба в 

одной сотне или полку сплачивала казаков-станичников, обеспечивала взаи-

мовыручку в бою и крепкую дружбу. Молодёжь после воинских сборов распи-

сывалась по своим станичным сотням. Ни о какой дедовщине в период службы 

казака речи не было, старые служивые казаки опекали и быстро обучали моло-

дых, берегли их в боях, пока они «пороху понюхают» [5]. 

Отличительной особенностью казачьего уклада жизни являлась их тес-

ная связь со степью. Бескрайняя ширь степей, вольный ветер, напоенный запа-

хом степных трав, формировали ментальную особенность казаков – неистре-

бимую тягу к свободе, к воле.  

В этой особенности уклада жизни казаков переплетались и материаль-

ные и духовные ценности. В определенной степени, в то время, данный ком-

понент быта казаков детерминировал формирование у них некоторых свойств 

и черт, которые могли бы выделить эту социальную общность в качестве эт-

нического образования. 

Однако индустриализация и урбанизация привели к тому, что казаче-

ство, не сформировав, утратило, как отмечает В.Ф. Никитин, свои почвенные 

свойства и признаки. Тем не менее оно сумело сформировать и закрепить, а 

потом передавать через семью ценности своего уклада жизни [5]. 

Что касается духовных ценностей казачества, то они были основаны на 

симбиозе духовных постулатов: «идея – вера» или «вера – идеал бытия». В 

разные времена на первое место выходила или вера, или идея. Но надо при-

знать, что вера всегда была в составе духовной основы всех духовных ценно-

стей казачества во все исторические периоды его существования.  

Следует обратить внимание на содержание двух этих феноменов, кото-

рые составляли основу духовных ценностей казачества. Исторически данные 

понятия для широкого круга казаков трактовались, скорее всего, на эмпириче-

ском уровне. Да и сейчас они не всегда раскрываются полно и всесторонне, 

хотя на вере и идеалах, как духовных парадигмах, формировался и утверждал-

ся «патриотизм казачества», его образ жизни. 

Есть основания полагать, что понятие «вера», в религиозном аспекте, 

трактовалось и трактуется сегодня примерно одинаково. Под верой понимается 

некое ощущение сопричастности человека с высшей Сущностью, сопровождае-

мое ожиданием помощи от Него в трудных для человека ситуациях, а также 

надеждой, что будет у человека всё хорошо в «другой» жизни, неземной. 

Через веру человек формирует в себе свойство ожидать лучшего, даже 

если, порой, видимых оснований для этого нет. Приобретаемый оптимизм, 

формируемая настроенность на позитив, на конструктивное восприятие мира 

выражается в основанной на опыте возможности благоприятных условий су-

ществования, желаемом разрешении сложных ситуаций. Такой оптимизм ока-

зывается важным фактором достижения поставленных целей, обнаружения 

новых познавательно-практических горизонтов, формулирования важных за-

дач, обретения ранее недоступных и неизвестных ценностей. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 77 - 

Не менее значим в жизни человека и ориентир на идеал. Хотя идеал и не 

есть истина, но если истина есть знание, отражающее природу и сущность объ-

екта, который существует вне и независимо от нас, то идеал – это знание, ко-

торое дает нам картину мира не такой, какова она есть, а такой, какой она 

должна быть согласно нашему желанию, определенному прогнозу. И в этом 

отношении идеал является своеобразным антиподом истины.  

И вера и идеал – это основа создания образа жизни для сообществ. Каза-

чий историк XIX столетия В.М. Пудавов так характеризует образ жизни людей 

вольного периода казачьей истории: «Проникнутая высоким чувством христи-

анства, жизнь эта пролегала в непрерывной кипучей борьбе и, нося на себе кро-

вавый венец мученический, всегда оставалась торжествующей победительни-

цею во славу веры Христовой и царства Русского». Первыми словами боевого 

девиза, вышитого золотом на знаменах казаков, были «За веру…» [6, с. 87].  

Отрадно отметить, что для казаков определяющими формами их жиз-

недеятельности были не «качество жизни», не «стиль жизни», а «образ жиз-

ни». Это само по себе является ценным. Ведь образ жизни – это духовное об-

разование, сочетаемое с вещественными компонентами. Оно включает в себя 

совокупность мировоззренческих установок, идей, воззрений, принципов, обу-

словливающих мотивацию человека на проявление активности в его деятель-

ности и общении. Образ жизни также предполагает наличие определенного 

способа использования средств для достижения общественно значимых целей, 

а также характер и содержание видов ответственности, если результаты про-

являемой активности не будут обеспечивать достижение поставленной цели. 

 Реально в основе образа жизни казака находились православная вера и 

любовь к Отечеству. А из этого следовало, что важнейшими социальными и 

духовными установками казачества были: охрана государственных устоев, 

обеспечение единства и целостности страны, сохранение её подлинного суве-

ренитета [6, с. 93]. 

Каждый казак ясно осознавал свою принадлежность не только к вере, но 

и к православной Церкви. Это закреплялось в чувстве своей принадлежности к 

Церкви как социальной организации. В более обобщённом размышлении дан-

ную связь можно сформулировать в следующей логике: быть православным – 

это значит не только быть физически внутри храма и охранять его. Быть казаком 

– это значит с открытым сердцем быть в храме и принимать все, что происходит 

в Церкви. Для этого казак обязан соблюдать все христианские обряды и таин-

ства. В контексте данной логики утверждался и закреплялся в казачьей среде 

важный духовный принцип формирования казачьего сообщества, важная духов-

ная ценность жизни и службы казаков: «казак без веры – не казак».  

По мнению С.Н. Лукаша, идеал беззаветного служения Отечеству, 

сформировавшийся в казачьей среде, проистекал в первую очередь из право-

славного идеала служения Богу во Христе. Принципиально важно это осмыс-

лить, так как усилия Церкви, наряду с семьёй и другими формами обучения и 

воспитания, обеспечивали утверждение в мыслях и делах смыслов и ценностей 

казачьей культуры. Единение это основывалось не на механистическом, бесси-

стемном подходе, выражающемся в разовых акциях. Оно произрастало из тра-

диций казачьего общежития и русской соборности, совместной жизни детей и 

взрослых, объединенных благородной целью укрепления духа казачества и его 

культуры [4, с. 98]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 78 - 

Таким образом, казак формировался как «воин духа». Его воспитание и 

образ жизни обязаны были утвердить в молодых казаках особый уклад казачьей 

души. Казак обязан был достаточно легко преодолевать страх, уныние, жизнен-

ные и ратные трудности, жажду наживы и власти. Он должен был быть чест-

ным, умным, смелым, трудолюбивым, целеустремленным, самоотверженным. 

Ведь смысл его жизни должен был состоять в служении Отечеству и Вере.  

Доблесть казачества основывалась на высоких духовно-нравственных ка-

чествах, на силе духа, которую каждый брал в православной вере. Потому и гово-

рили казаки сами себе: «Мать казака – православная вера, а шашка – сестра». Нет 

казака без доблести, силы духа, духовной чистоты и православной веры.  

Не разрушился выделенный нами духовный стержень казачества, обу-

словливающий его духовные ценности, и в период становления и развития со-

ветской власти в России. Он несколько видоизменился, сменив логику с «вера 

– идея» на формулу: «идея – вера». Известно, что «Декретом об уничтожении 

сословий и гражданских чинов» ВЦИК и СНК от 11 (24) ноября 1917 г. фор-

мально казачество как сословие и казачьи воинские формирования были 

упразднены. Но это упразднение практически создало для советской власти 

значительное количество трудностей. Так, в Гражданскую войну казачьи тер-

ритории стали основными базами Белого движения. Особенно активно высту-

пали казаки против рабоче-крестьянской власти на Дону, Кубани, Тереке, 

Урале. Именно там велись самые ожесточенные бои Гражданской войны. Надо 

признать, что казачьи воинские подразделения были главной воинской силой 

Добровольческой армии. Трудно однозначно определить причины и реальные 

дела казачьих войск против власти, которая как раз и утверждала в стране те 

принципы организации жизни трудящихся, которые, в основном, и отражали 

ключевой ценностный смысл уклада жизни самого казачества. 

В Красной армии также имелись казачьи подразделения, но они пред-

ставляли только малую часть, менее десяти процентов от общего числа казаче-

ства. После того как в 1925 г. Пленум ЦК РКП(б) признал недопустимым «иг-

норирование особенностей казачьего быта и применение насильственных мер 

в борьбе с остатками казачьих традиций», начала проявлять себя духовная 

формула: «идея (идеал) – вера». В итоге это позволило в 1936 г. создать не-

сколько казачьих кавалерийских дивизий, а затем и корпусов, которые отлич-

но проявили себя во время Великой Отечественной войны. 

В целом казачьи духовно-нравственные ценности, которые формирова-

лись в период становления казачества в России как сословия, нашли свое отра-

жение в казачьем фольклоре, большом числе казачьих пословиц и поговорок, 

присказок. Если проанализировать их тексты, то можно выделить следующие 

концептуальные положения, определяющие духовные ценности казачества: 

- высокий духовно-нравственный статус служения казачества государ-

ству как высшей форме власти, данной от Бога; 

- сложный, сильный, взаимопроникающий духовный сплав веры, идеи, 

патриотизма, любви, долга, закреплённый в их казачьем образе жизни; 

- духовные скрепы создания семьи, где впервые в мире возвышался 

статус женщины как жены, матери, воина; 

- беззаветная преданность другу, человеку вообще, лошади как боево-

му товарищу, как проявление в жизни казаков положений «золотого правила 

нравственности». 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 79 - 

Однако в процессе становления и развития ценностей казачества, кото-

рые, несомненно, определяли его позитивный облик, росло и развивалось со-

циально-экономическое неравенство в казачьей среде, а также сопутствующие 

ему черты и свойства. Это стало основной социальной причиной появления 

отрицательных ценностей в казачестве. Уже с середины XVII в. среди казаков 

стали возникать антагонистические противоречия. Ведь с появлением богат-

ства у части казаков появилась роскошь и, как следствие этого, стали разви-

ваться честолюбие, чинопочитание. Люди, отличавшиеся умом, смелостью и 

одновременно с этим цинизмом, выделяли себя из среды. Они захватывали в 

свои руки власть в станицах, округах, превращались в знать. 

В какой-то степени это было выгодно государственной власти, и по-

этому в течение XVIII – XIX вв. самобытная жизнь казаков, их ценностные 

ориентации неоднократно подвергались трансформациям. Правда, как ни 

странно, в низших слоях казаков сохранялись духовные и материальные цен-

ности, которые обусловливали традиционный облик казачества [2]. 

Обобщая рассмотренное, можно сделать следующие выводы: 

– во-первых, ценности в жизни казачества, как некая реальность, фор-

мировались в процессе их жизнедеятельности, общения, исполнения ими сво-

их статусных ролей как служивого сословия, обеспечивающего безопасность 

государства, но имеющего уникальные правомочия на организацию и осу-

ществление местного самоуправления; 

– во-вторых, ценности казачества формировались как материальные и 

духовные, имеющие и положительное, и отрицательное воздействие как на 

общество, так и на самих казаков; 

– в-третьих, к важнейшим материальным ценностям казачества следует 

отнести уклад жизни казаков и их семью, как неповторимый, уникальный со-

циальный институт. Казачья семья – это уникальное образование, в котором 

семейные ценности и ценности государственные тесно переплелись, где впер-

вые в истории развития гендерных отношений женщина поднималась на уро-

вень равного положения с мужчиной. Дети в казачьей семье становились рав-

ноправными участниками процесса «государевой службы», а между ними и 

опытными воинами не было никаких отношений неравенства; 

– в-четвёртых, все духовные ценности казачества основывались на 

двух духовных образованиях: «вере» и «идее». Они исторически менялись, но 

православная вера и Церковь всегда оставались духовным стержнем, обуслов-

ливающим и образ жизни казаков, и их патриотизм, и жертвенность во имя 

общего дела и друга; 

– в-пятых, наряду с формированием положительных ценностей в пери-

од сословного бытия казачества в нём начали формироваться и отрицательные 

ценности, которые были вызваны появлением неравенства среди казаков и, как 

следствие, возникновением между ними антагонистических противоречий.  

Список литературы 

1. Гримберг Ф.И. Династия Романовых: загадки, версии, проблемы 

[Электронный ресурс] URL:http://nemalo.net/books/477270-faina-

grimberg-dinastiya-romanovyh-zagadki-versii-problemy.html 

http://nemalo.net/books/477270-faina-grimberg-dinastiya-romanovyh-zagadki-versii-problemy.html
http://nemalo.net/books/477270-faina-grimberg-dinastiya-romanovyh-zagadki-versii-problemy.html


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 80 - 

2. Громов В.П. Казачество в истории России: формирование, рас-

цвет, культурно-исторические процессы [Электронный ресурс] 

URL: http://www.yuga.ru/kazaki/history/index.shtml?id=4255. 

3. Ключевский, В.О. История сословий в России: Курс, читанный в 

Московском университете в 1886 году. Репр. Изд. 1913 г. СПб.: 

Альфарет, 2016. 282 c. 

4. Лукаш С.Н. Педагогика казачества: прошлое и настоящее Юга 

России. М.: Центр. изд-во УМНЛ, 2008. 302 с. 

5. Никитин В.Ф. Традиции казачества [Электронный ресурс] URL: 

http://kazak-

center.ru/load/khronika_kazachestva/tradisii_kazachestva/13  

6. Пудавов В.М. История Войска Донского и старобытность начал 

казачества. М.: Изд-во. Мир русского слова; СверХновая Были-

на, 2015. 484 с. 

7. Татищев В.Н. История российская: в 3 т. М.: Аст, 2003. Т. 1. 

576 с. 

8. Тугаринов В.П. О ценностях жизни и культуры. Л.: Изд-во ЛГУ, 

1960. 152 с. 

 

RUSSIAN COSSACKS' CORE VALUES  

A.P. Komarov 

Ministry of Education and Science of the Russian Federation, Москва 

The article analyzes the content of the basic values of the Russian Cossacks as 

a class. The author comes to the conclusion that both material and spiritual 

values formed in the Cossack community produced a positive, as well as neg-

ative effect on the society and Cossacks themselves. Among this class basic 

values are the values of freedom, family, faith, and patriotism. They are ac-

cumulated in a particular way of life of the Cossacks that is supported simul-

taneously by the system Cossack self-government and the state authori-

ties. The formation of negative values of the Cossacks was caused by the 

emergence of inequality within this community and led to the antagonistic 

contradictions between its members.  

Keywords: Cossack, Cossacks, state, class, value, way of life, faith, family, 

freedom, patriotism. 

Об авторе 

КОМАРОВ Алексей Павлович – ведущий советник отдела внутреннего 

финансового контроля и аудита Департамента контрольно-ревизионной дея-

тельности и профилактики правонарушений Министерства образования и 

науки Российской Федерации, Москва. E-mail: komarov_alexey11@mail.ru 

Author information: 

KOMAROV Alexey Pavlovich – Leading advisor of the internal financial 

control and audit department of the Department of Control and Audit Activities and 

Prevention of Law Violations of the Ministry of Education and Science of the Rus-

sian Federation, Moscow. E-mail: komarov_alexey11@mail.ru 

http://www.yuga.ru/kazaki/history/index.shtml?id=4255


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 81 - 

УДК 159.9:316.35 

ОБ УПРАВЛЕНИИ АДАПТАЦИОННЫМИ ПРОЦЕССАМИ 

ИНОСТРАННЫХ ОБУЧАЮЩИХСЯ В ОТЕЧЕСТВЕННЫХ 

ВУЗАХ, РЕАЛИЗУЮЩИХ НАЧАЛЬНЫЙ УРОВЕНЬ 

ПОДГОТОВКИ 

В.Ф. Мартюшов, Ф.Н. Абу-Абед 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический университет», г. Тверь. 

Рассматриваются основные аспекты адаптации иностранных учащихся в 

высшей школе России на довузовском этапе обучения, состояние адап-

тационной деятельности на современном этапе. Подчеркивается акту-

альность исследования социальной адаптации иностранных студентов в 

российских вузах для адекватного понимания механизмов адаптацион-

ных процессов с целью повышения эффективности управления этими 

процессами. 

Ключевые слова: социальная адаптация, виды адаптации, довузовская 

подготовка иностранных учащихся, факторы социальной адаптации. 

В связи с развитием международного сотрудничества, в том числе, и в 

области образования, ростом академической мобильности в последние годы, 

интеграцией российской высшей школы в мировое образовательное простран-

ство, все более возрастает актуальность социальной адаптации иностранных 

обучающихся в российских вузах. Укрепление международного авторитета 

Российской Федерации, ее высшего образования весьма проблематично без 

обеспечения качественного образовательного процесса, в частности, высокого 

качества подготовки специалистов для зарубежных стран в российских уни-

верситетах, а это в свою очередь, в значительной степени определяется эффек-

тивностью управления адаптационными процессами иностранных обучаю-

щихся в отечественных вузах. 

Проводимые исследования в области подготовки иностранных обуча-

ющихся позволяют сделать вывод, что процесс их адаптации весьма сложен, 

он обусловлен одновременным действием целого ряда факторов и поэтому 

может рассматриваться как адаптация к комплексному стресс-фактору, так как 

требует приспособления к новой социокультурной среде, языку общения, к 

новой системе образования и ее требованиям, к русскому языку как новой 

лингвистической системе, бытовой и материальной самостоятельности прожи-

вания, к иным климатическим условиям, времени, режиму двигательной ак-

тивности и т. д. Поэтому не случайно при рассмотрении адаптационных про-

цессов иностранных обучающихся выделяют такие виды (направления) соци-

альной адаптации, как: социокультурную, учебную (академическую), ролевую, 

социально-психологическую, социально-бытовую, личностно-

психологическую и физиологическую. 

Получаемые результаты исследований социально-психологической, 

академической и физиологической адаптации иностранных обучающихся [1–

6] убедительно свидетельствуют, что эффективность учебного процесса во 

многом зависит от уровня адаптированности личности учащегося и поэтому 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 81–85 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 82 - 

эти результаты находят все более полное отражение в системе довузовской 

подготовки иностранных студентов: при планировании и организации учебно-

воспитательного процесса (пониженная аудиторная нагрузка с постепенным ее 

наращиванием, активные занятия спортом и повышенная двигательная актив-

ность студентов в период наиболее острой адаптации в первые 1,5–2 месяца 

обучения, учет периодов спада физической и умственной работоспособности, 

повышения заболеваемости и др.); через специально разработанную систему 

средств и методов педагогического воздействия, направленных на создание 

благоприятного психологического климата (корректное, тактичное смягчение 

преподавателем адаптационных процессов, создание особых отношений со-

трудничества в системе «преподаватель – студент», благоприятный психоло-

гический климат в учебной группе, формирование у студентов адекватной 

учебной мотивации, информирование студентов о закономерностях адаптации 

и способах смягчения ее негативных эффектов и т. д.); посредством системы 

воспитательной и аудиторной работы, направленной на стимулирование поис-

ковой активности иностранных студентов в социальной сфере; путем посте-

пенного введения в учебный процесс, характерных для российских вузов ви-

дов и организационных форм образовательной деятельности, специальной си-

стемы профориентационной работы во внеаудиторное время. Вся эта система 

мероприятий, включающая формы, приемы и методы педагогической, психо-

логической, медико-биологической, социальной поддержки иностранных сту-

дентов позволяет достигать достаточно хорошего качества знаний, относи-

тельно невысокого процента отсева учащихся на этапе довузовской подготов-

ки. 

Хотя и здесь жизнь не стоит на месте и постоянно «подкидывает» но-

вые и новые трудности. Так, например, большие сложности в решении адапта-

ционных проблем на уровне довузовской подготовки в последние годы связа-

ны с неравномерным и растянутым по срокам заездом иностранцев, поскольку 

в этой ситуации крайне затрудняется формирование учебных групп на основа-

нии научно-обоснованных принципов, таких как общий язык-посредник, уро-

вень базовой подготовки, учет национальных и религиозных особенностей и 

др. Для формирования учебных групп в этих условиях определяющими стано-

вятся время заезда и профиль будущего обучения. 

Несмотря на определенные успехи, достигнутые Тверским государ-

ственным техническим университетом (ТвГТУ), другими отечественными ву-

зами, в адаптационной работе с иностранными студентами, приходится кон-

статировать, что проблема адаптации и, прежде всего, социальной адаптации 

иностранцев к обучению в российской высшей школе, изучена и разработана 

пока явно недостаточно, как в теоретическом, так и в прикладном аспектах и 

требует комплексного, междисциплинарного подхода, системного исследова-

ния механизмов адаптационной деятельности. 

Феномен социальной адаптации является одним из наиболее значимых 

и характерных явлений общественной жизни на рубеже XX и XXI столетий, 

поскольку общей тенденцией развития человеческой цивилизации стала гло-

бализация, возрастание интеграционных тенденций в общественном развитии, 

расширение академической мобильности. В рассматриваемом нами аспекте, 

социальная адаптация иностранных студентов в российских вузах, являясь си-

стемным образованием в смысле взаимосвязи и многообразия факторов, ле-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 83 - 

жащих в ее основе, предполагает необходимость междисциплинарного иссле-

дования, в котором интегрируются усилия специалистов по психологии, соци-

альной психологии, социологии, педагогики, проблемам управления, систем-

ному анализу, философии, что позволит дать более полное и адекватное дей-

ствительному феномену определение понятия «социальная адаптация» с точки 

зрения обучения иностранных студентов в вузах России, провести диагности-

ку факторов социальной адаптации, дать их типологию, обратиться к анализу 

факторов социальной адаптации иностранцев в российской высшей школе в 

современных условиях и на этой основе определить более точно механизмы 

социальной адаптации иностранных студентов в российских вузах и реальные 

возможности управления этими механизмами. 

Основные формы социальной адаптации иностранных студентов в рос-

сийских вузах нацелены, естественно, на практический результат, носят эмпи-

рический характер. Однако за ними явно или не явно стоят определенные тео-

ретические посылки. Поэтому мы вправе говорить о концептуальных основах 

социальной адаптации иностранных студентов в российских вузах. Более того, 

прояснение этих теоретических основ, анализ и разработка общих теоретиче-

ских вопросов адаптационной деятельности, на наш взгляд, способны суще-

ственно повлиять на лучшее понимание ее механизмов, а значит на повышение 

эффективности социальной адаптации, на уровень компетентности тех, кто 

обеспечивает или по крайней мере способствует процессам адаптации и самих 

адаптируемых. Следует признать, однако, что концептуальные основы соци-

альной адаптации иностранных студентов в российских вузах находятся пока в 

слабо развитом состоянии: плохо упорядочены в теоретическом отношении, не 

представляют собой единой концептуальной структуры, состоят из блоков, 

опирающихся на различные научные дисциплины и зачастую не дающих 

сколь-либо определенных способов перехода от теоретического уровня к эм-

пирическому. 

Процесс адаптации иностранных студентов, обучающихся в россий-

ских вузах к новой системе обучения включает в себя по меньшей мере два 

аспекта: первый – связан с переходом в педагогическую систему более высо-

кой ступени образования (школа → вуз), второй – обусловлен приспособлени-

ем к образовательной среде с другими национально-культурными традициями. 

Новая для иностранных студентов образовательная среда включает в себя но-

вые формы и методы обучения, непривычные формы отношений «преподава-

тель – студент» и формы контроля знаний, обязательное посещение занятий, 

большой объем самостоятельной работы и т. д. Насколько эти новые формы, 

методы и подходы коррелируются с привычным для людей, поступающих в 

вузы России из стран Африки, Азии, Ближнего Востока и Латинской Амери-

ки? 

Освоение новой для иностранных студентов российской образователь-

ной системы происходит в условиях неродной для них материальной и социо-

культурной среды, в которой действуют другие материальные условия, соци-

альные отношения и нормы, культурные ценности. 

Как эти материальные и социокультурные отношения, условия, нормы 

и ценности соотносятся с традиционными для стран, откуда к нам приезжают 

иностранные студенты на учебу, каковы степень сходства и различия между 

культурами? Каковы особенности культуры, в которой воспитывались ино-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 84 - 

странные студенты? Какое влияние представители страны пребывания (в 

нашем исследовании – России) оказывают на приезжающих: стремятся ли их 

ассимилировать или достаточно толерантны к культурному разнообразию? 

Какие личностно-психологические, эмоционально-личностные особенности 

иностранных студентов, особенности их межличностного общения способ-

ствуют или наоборот затрудняют успешность социальной адаптации? Эти и 

другие вопросы крайне важны для более адекватного понимания адаптацион-

ных процессов иностранных студентов и в свою очередь требуют глубокого 

системного анализа факторов социальной адаптации. 

Системное исследование адаптационных факторов предполагает раз-

деление их на: объективные и субъективные; индивидуальные и групповые; 

традиционные и нетрадиционные; универсальные и специфические; психоло-

гические, эмоциональные и др. Причем для целей более эффективного управ-

ления социальной адаптацией иностранных студентов наибольший интерес 

могут представлять прежде всего объективные факторы, перечень которых 

может быть ограничен и формализован. Кроме того, при диагностике факторов 

социальной адаптации весьма актуальным может оказаться выделение адапта-

ционных, неадаптационных и дезадаптационных факторов. 

Для определения успешности адаптации иностранных студентов в рос-

сийских вузах также целесообразным представляется формирование опреде-

ленного механизма управления адаптационными процессами. Такой механизм 

не может существовать без обратной связи, несущей оперативную информа-

цию о конкретном адаптационном состоянии иностранного студента. Подоб-

ная информация может быть собрана, систематизирована и интерпретирована 

посредством социологических приемов. 

Таким образом, исходя из изложенного, можем констатировать, что 

проблемы успешной социальной адаптации иностранных студентов в россий-

ских вузах оказываются явно недостаточно разработанными, теоретически 

сложными и одновременно весьма актуальными в концептуальном и практи-

ческом смысле для выработки более эффективного управления механизмами 

адаптационных процессов студентов из-за рубежа в высшей школе России. 

Список литературы 

1. Дьякова Т.А., Жеребцова Ж.И., Холодкова М.В. Методические 

основы формирования лингвокультурологической компетенции у 

иностранных студентов на этапе довузовской подготовки // Вест-

ник Тамбов. ун-та. Сер. «Филологические науки и культуроло-

гия». 2016. №1 (5). С. 73–79. 

2. Мартюшов В.Ф., Абу-Абед Ф.Н., Сварчевская Т.В., Вележева 

С.И. Адаптация иностранных студентов к высшей школе в 

трансформируемой России как социальный феномен. Вестник 

Тверского государственного технического университета. Серия: 

Науки об обществе и гуманитарные науки. 2016. № 2. С. 43–49. 

3. Мартюшов В.Ф., Абу-Абед Ф.Н., Сварчевская Т.В., Вележева 

С.И. Координация управления механизмом социальной адапта-

ции иностранных студентов. Вестник Тверского государствен-

ного университета. Серия: Философия. 2016. № 3. С. 37–45. 

https://elibrary.ru/item.asp?id=26341554
https://elibrary.ru/item.asp?id=26341554
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1591303
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1591303
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1591303
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1591303&selid=26341554
https://elibrary.ru/item.asp?id=27381884
https://elibrary.ru/item.asp?id=27381884
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1681948
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1681948
https://elibrary.ru/contents.asp?issueid=1681948&selid=27381884


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 85 - 

4. Камардина О.Л., Корчагина О.В. Анализ трудностей адаптации 

иностранных студентов в течение первого года жизни в России 

// Поиск. Опыт. Мастерство. Актуальные вопросы обучения 

иностранных студентов. Сборник статей. Вып. 1. Воронеж: Во-

ронежский университет. 1997. С. 60–64. 

5. Сурыгин А.И. Дидактический аспект обучения иностранных 

учащихся (основы теории обучения на неродном для учащихся 

языке). СПб.: Изд. «Нестор», 2000. 392 с. 

6. Игнатьева Н.Н. Процессы интеграции и адаптации иностранных 

студентов в рамках глобализации образования на примере ГБОУ 

ВО НГИЭУ // Балтийский гуманитарный журнал. 2016. Т. 5, №2 

(15). С. 162–165. 

 

ON THE MANAGEMENT OF THE ADAPTATION PROCESSES OF 

FOREIGN STUDENTS IN THE RUSSIAN HIGHER EDUCATIONAL 

INSTITUTIONS REALIZING PRIMARY LEVEL OF TRAINING 

V.F. Martyushov, F.N. Abu-Abed 

Tver State Technical University, Tver 

The article examines the main aspects of the adaptation of foreign students in 

the higher school of Russia at the pre-university stage of training, their state 

of adaptive activity. Within its format, the importance of the study of social 

adaptation of foreign students in Russian universities for improving the man-

agement efficiency of the educational process is revealed. 

Keywords: social adaptation, types of adaptation, pre-university training of 

foreign students, factors of social adaptation. 

Об авторах: 

МАРТЮШОВ Владимир Филиппович – кандидат философских наук, 

доцент кафедры психологии и философии, ФГБОУ ВО «Тверской государ-

ственный технический университет», г. Тверь. E-mail: vmartushov@mail.ru 

АБУ-АБЕД Фарес Надимович – кандидат технических наук, доцент 

кафедры ЭВМ, и.о. декана факультета международного академического со-

трудничества ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический универси-

тет», г. Тверь. E-mail: aafares@mail.ru 

Authors information: 

MARTYUSHOV Vladimir Filippovich – Ph.D., Associate Professor of the 

Department of Psychology and Philosophy, Tver State Technical University, Tver. 

E-mail: vmartushov@mail.ru 

ABU-ABED Fares Nadimovich – Ph.D., Associate Professor of the De-

partment of Electronic Computers, Acting Dean of the Faculty of International Aca-

demic Cooperation in Tver State Technical University, Tver. E-mail: 

aafares@mail.ru 

 

mailto:vmartushov@mail.ru
mailto:aafares@mail.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 86 - 

УДК 1 (091) 

ВОПРОС О ЖЕНСКОМ ОБРАЗОВАНИИ В ИСТОРИИ 

ЕВРОПЕЙСКОЙ СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКОЙ МЫСЛИ (XV–

XVIII ВВ.) 

В.И. Успенская 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

Предлагается обзор научных трактатов XV–XVIII вв., авторами которых 

были хорошо известные и знаменитые в свое время женщины – соци-

альные философы, политические мыслители и историки. Задолго до по-

явления гендерных исследований они указывали на социальные основы 

женского вопроса и опровергали «естественность» неравноправия полов. 

Корни мужского доминирования они усматривали в культурных тради-

циях, в «социальных ограничениях» для женщин, и прежде всего в от-

сутствии у женщин права на образование. 

Ключевые слова: история женской социально-философской мысли, 

женское образование, социальные ограничения для женщин, мизоги-

низм, женский вопрос. 

Задолго до появления феминизма и гендерных исследований в европей-

ском интеллектуальном сообществе создавался новый дискурс о социальных 

основах женского вопроса, опровергавший «естественность» женского неравно-

правия и отчуждения женщин от общественной жизни. Авторами значительного 

числа трактатов, в которых поднимался вопрос о «социальных помехах» и «со-

циальных ограничениях» для женщин, были сами женщины, считавшие, что 

корни доминирования мужчин в обществе нужно искать в истории и традициях 

[1; 4–6; 11–13; 15–17]. Чаще всего они писали о значении образования для эман-

сипации женщин, которое на протяжении веков было недоступно им по закону. 

Исследователь женской истории Дж. Келли отмечала, что «степень 

мужского презрения по отношению к женщине, – которое проявлялось не 

только в отдельных произведениях, но находило выход фактически в работах 

всех философов, поэтов, образованных людей в целом, – казалась настолько 

огромной, что долгое время женщины даже не пытались усомниться в правоте 

ученых мужей» [9, p. 79]. Но уже в конце XIV– начале XV в. европейская об-

щественность познакомилась с мнением образованных женщин, которые 

«ощутили себя репрессированными наступающей культурой буржуазности, и 

в то же время они оказались достаточно смелы, чтобы высказаться в свою за-

щиту и предложить свое видение причин мизогинизма и путей расширения 

возможностей женщин в обществе к общему благу обоих полов» [9, p. 81]. 

Женщины–авторы и их идеи были хорошо известны в разное время, работы 

многих из них переиздавались и переводились на иностранные языки, некото-

рые вступали в переписку с известными политическими деятелями. Поставив 

женский вопрос в повестку дня социальных преобразований, они не только 

положили начало долгому периоду дискуссий, известному как «спор о жен-

щинах» (querelle des femmes), но и надеялись, как отмечала поэтесса начала 

XVI в. из Венеции и автор ряда трактатов в защиту женского равноправия Лу-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 856–96 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 87 - 

креция Маринелла, «разбудить женщин от долгого сна подчиненности» и счи-

тали, что назначение женщин не в том, чтобы угождать мужчинам, а в том, 

чтобы «понять мир и руководить им», «производить и нести милость в мир» 

[11, p. 53]. 

Кристина де Пизан (1364?–1430) 

Первой исследовательницей социальных причин и факторов, способ-

ствующих подчиненному положению женщин в обществе, считается знамени-

тая в Европе XV в. французская писательница Кристина де Пизан, автор мно-

гочисленных работ, в которых она высказала свои суждения о семье, обществе 

и государстве, отразив взгляды и убеждения широкого круга современников. 

Ее мировоззрение представляет своего рода срез социального сознания, по ко-

торому можно судить о состоянии французской общественной мысли и о вол-

новавших ее проблемах в эпоху, когда Франция переживала тяжелейший со-

циально-политический кризис, связанный с острыми феодальными междоусо-

бицами и возобновлением Столетней войны (см. о ней [19]).  

Кристина была проницательным политическим наблюдателем и напи-

сала серию трактатов по важным политическим вопросам того времени: о вре-

де раскола в церкви и междоусобных раздоров во Франции, о реформах в ар-

мии, о гражданской войне, об образовании принцев, о политической экономии, 

трактаты о мире, о государстве. Она писала о необходимости предоставить 

права среднему классу, без которого, как полагала Кристина, Франция не смо-

жет подняться на ноги. Наиболее известные книги Кристины де Пизан «Книга 

о военном деле и рыцарском искусстве», (1403), «Книга деяний и добрых нра-

вов мудрого короля Карла V» (1405), «Книга о граде женском» (1405), «Книга 

о государстве» (1407), «Книга мира» (1412). 

Две основные темы явно доминировали в литературном творчестве 

Кристины де Пизан: «благоразумное» управление государством и «оправдание 

женского пола». Уже в 1399 г. она вступила в переписку-дискуссию с хорошо 

известными в ее время авторами мизогинистских сочинений. В эпоху Возрож-

дения общепринятым было в среде благородных образованных мужчин опи-

сывать женщин как существ слабых от природы, неполноценных не только 

физически, но и интеллектуально и морально. Кристина де Пизан бросила вы-

зов этому взгляду на женскую природу и поставила перед собой цель «оправ-

дать женский пол», предоставив общественности женский ответ в «споре о 

женщинах» эпохи Ренессанса. Пытаясь понять истоки женоненавистничества, 

Кристина начала изучать женский опыт: «Я начала исследовать себя и свое 

положение как женщины» [14, p. 8]. 

Основным произведением Кристины, написанным в защиту женщин, 

стала «Книга о граде женском» (1405). Книга написана в аллегорической фор-

ме, излюбленной в Средние века, и представляет собой беседу Кристины с 

тремя дамами – персонификациями Разума, Праведности и Справедливости. 

Книга начинается с того момента, когда Кристина сидит в своем кабинете, 

возмущенная нападками на женщин в сочинении клирика Матеолуса, в кото-

ром излагалась церковная доктрина отношения к женщине. Почему, размыш-

ляет Кристина, огромное количество пишущих мужчин как будто повторяют 

друг друга в вопросе о женщинах? Хорошо зная литературу, она обратила 

внимание на то, как негативно представлены женщины в книгах авторов-

мужчин. Она думает обо всех известных ей женщинах и понимает, что боль-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 88 - 

шинство из них очень достойные люди. Но разве возможно, что так много ав-

торов ошибаются? «Боюсь, что нет», – решает она и погружается в «болото 

отчаяния»[14, p. 9].  

Вот тут и «являются» перед ней три музы – дамы Разума, Праведности 

и Справедливости (Reason, Righteousness, Justice), которые становятся настав-

ницами Кристины в исследовании социальных ограничений для женщин и 

предлагают ей «построить город» для самых достойных женщин прошлого, 

настоящего и будущего, иначе говоря – написать историю женщин. На протя-

жении всей книги они будут отвечать на вопросы Кристины, рассматривать 

причины женоненавистничества, опровергать обвинения, которые когда-либо 

возводились на женщин, и одновременно представлять аргументы в защиту 

добродетели женщин: рассказывать о вкладе женщин прошлого и настоящего 

в развитие человеческой культуры и цивилизации.  

Кристина не только предприняла попытку дать отпор мизогинистским 

писаниям с помощью исторических свидетельств, но и настаивала на том, что 

патриархальные обобщения и предписания должны быть переоценены и про-

верены с точки зрения женского опыта – прошлого и настоящего, что женщи-

ны должны обращаться за защитой к другим женщинам и что коллективное 

прошлое женщин может быть источником силы для них в их борьбе за спра-

ведливость. Она сделала предположение, что в результате хорошего образова-

ния женщины могли бы стать равными мужчинам. 

 Кристина спрашивает: это правда, что женщины не способны к уче-

нию, что их удел – только рожать детей и шить, как утверждают мужчины? 

Конечно, нет, отвечает дама Разума: «…если бы родители посылали дочерей 

учиться в школе, женщины развивали бы свои таланты и интеллектуальные 

способности; история знает знаменитых ученых-женщин» [14, p. 63]. Тогда 

почему эти женщины не опровергли весь этот вздор? Другая дама, явившаяся 

ей во сне, – Праведность – отвечает ей, что как раз эту задачу и должна вы-

полнить Кристина. Они объяснили ей, что она должна не просто написать кни-

гу, она должна «построить город» – убежище для женщин, в котором будут 

жить знаменитые и достойные женщины [14, p. 11].  

В первой части Кристина «закладывает фундамент» и одновременно 

слушает рассказ об активных в прошлом женщинах, которые возглавляли ар-

мии и правили государствами. Во второй части она строит дом для послушных 

женщинах, которые охраняли свое целомудрие, прославили своих родителей, 

любили своих мужей и следовали своим обязанностям жен; они жили в пра-

ведности. Кристина не порочит институт брака, не корит замужних женщин за 

то, что они не сохранили девственность. Зато пишет о таких современных для 

нас проблемах, как насилие в браке. Некоторые аргументы Кристины звучат 

абсолютно необычно для ее времени и явно вытекают из ее «феминизма»: 

например, она утверждает, что женщины вовсе не испытывают удовольствия 

от избиений и изнасилований и что в интересах мужчин верить в этот бред [14, 

p. 161]. В третьей части книги Кристина заканчивает строительство башен и 

крыш и слушает истории о женщинах, которые пожертвовали своей жизнью за 

веру. 

 Кристина пытается ответить на каждое общеизвестное предубеждение 

против женщин. Так, мужчины обвиняют женщин в неспособности управлять 

государством, Кристина опровергает это, приводя длинный список примеров 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 89 - 

(exempla) мудрых и успешных правительниц. Она отвечает на обвинение в ин-

теллектуальной несостоятельности женщин длинным списком прославивших 

себя в науке, поэзии, философии женщин. Она легко смешивает исторические 

имена с аллегорическими и мифологическими персонами. Обосновывая свои 

утверждения о достоинствах женщин, Кристина приводит множество приме-

ров из библейской, античной и современной ей истории. Кристина проявляет 

заботу не только о знатных женщинах: «…все женщины – высокородные, 

буржуазного сословия или низших классов – должны быть хорошо информи-

рованы во всех делах и защищать свою честь и достоинство от врагов» [14, 

p. 254–256]. 

Таким образом, это книга о том, как с помощью трех божественных 

руководительниц Кристина строит город для женщин. По аналогии с Градом 

Божьим из знаменитого сочинения она мыслила свой Град как цитадель жен-

ского достоинства и одновременно убежище всех добропорядочных женщин, 

гонимых несправедливыми наветами и клеветой. Она задумала написать уни-

версальную историю женщин и их достижений, поэтому включила женщин 

античности, христианской эры и своих современниц. «Строя» город для жен-

щин, Кристина де Пизан закладывала основы знания о роли женщин в исто-

рии. Подвергая критике общественное устройство и культурные традиции, 

воспроизводящие неравноправные гендерные отношения, Кристина создавала 

идеологию, объединившую женщин в последующих столетиях: феминизм.  

Анна Мария ван Шурман (1607–1678) 

Голландская ученая, философ и художник XVII в. Анна Мария ван 

Шурман (Anna Maria van Schurman) – еще одна великая личность эпохи que-

relle des femmes. Она состояла в переписке с великими мыслителями того вре-

мени: Декартом, кардиналом Ришелье, известными теологами университета в 

Лейдене. Ученые мужи наделяли ее званиями «Звезды Утрехта», «Десятой му-

зы». Германский писатель XVII в. Георг Кристиан Лемс отзывался о ней: 

«Описание высоких качеств этой несравненной музы со всем восхищением, 

которого она заслуживает, – невозможная невозможность» [16, р. 13]. Отец 

Анны ван Шурман поддерживал ее тягу к учению и настоял на том, чтобы она 

не выходила замуж, дабы не растерять свой талант. Основным ее произведени-

ем, широко распространенным в Европе, был трактат на латинском языке 

«Whether the Study of Letters is fitting to a Christian Woman» (1638). Она писала 

о значении образования женщин, которое на протяжении веков не было им 

доступно по закону, утверждала, что женщины, как и мужчины, должны полу-

чать образование «во имя Бога и самих себя».  

В отличие от других авторов, писавших в защиту прав женщин, Анна 

Мария ван Шурман была признанным при жизни ученым и была известна 

также женщинам следующих поколений: ее имя появляется в сочинениях дру-

гих писательниц, ее работы вдохновили на творчество таких известных участ-

ниц «споров о женщинах», как Батсуа Мэйкин и королева Кристина Шведская. 

В трактате «The Learned Maid or, Whether a Maid May Be Scholar. A Logic Exer-

cise» (1641) она предложила довольно специфические условия для женщин, 

стремящихся к знаниям и учености: быть свободной от домашних обязанно-

стей, быть незамужней девушкой из состоятельной семьи [17, p. 3–4]. 

Мари де Гурне (1565–1645) 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 90 - 

Женщиной, чьи сочинения читала сама ван Шурман, была францужен-

ка Мари де Гурне (Marie la Jars de Gournay). В XVII в. ее знали как одну из 

«семидесяти самых известных женщин всех времен», отмеченных в книге Жа-

на де ля Форжа «Круг ученых женщин» (1663) (цит. по [5, p. 7]). Мари де 

Гурне была дочерью знатного придворного при короле Карле IX, росла в Па-

риже до 15 лет, но после смерти отца семье пришлось уехать в поместье. Мари 

сама выучила латинский и греческий (читая книги) и, несмотря на протесты 

матери, продолжала проявлять интерес к наукам. В 18 лет она оказалась под 

огромным впечатлением от чтения книг Монтеня. Когда семья снова перееха-

ла в Париж, Мари подружилась с 54-летним Монтенем, и он стал ее приемным 

отцом и учителем на долгую жизнь, поощрял ее литературные занятия. После 

смерти Монтеня в 1592 г. его вдова пригласила Мари стать редактором произ-

ведений Монтеня, изданных впоследствии в восьми томах. Она осталась неза-

мужней дамой и таким образом избежала конфликта ролей – противоречия 

между домашними обязанностями и писательской деятельностью. Ей при-

шлось пережить насмешки и критику современников не только из-за ее идей 

(«жить – это значит думать»), ее критиковали также за возраст, бедность, 

внешнюю невзрачность и за отсутствие мужа, ибо не понимали ее выбора «не 

иметь другого мужа, кроме как чести, обогащенной чтением хороших книг» 

[19, p. 289]. В то же время многие ее современники обоих полов высоко цени-

ли ее ум, редакторскую деятельность и сочинения в различных жанрах. Ее 

вклад в социально-философский канон – это работы, аргументирующие рав-

ноправие женщин, а также трактаты о языке, о литературной теории и об обра-

зовании.  

Два трактата де Гурне специально посвящены защите женщин как со-

циальной группы, и в этой защите она занимала весьма радикальную позицию: 

защищала безусловное равенство полов, а все основные различия в обще-

ственном положении женщин и мужчин рассматривала как следствие неравно-

го образования. В трактате «Равенство мужчин и женщин» («Egalite des 

hommes et des femmes»), написанном в 1622 г. и переизданном в 1641 г., она 

заявляла, что «между мужчинами и женщинами не больше различий, чем 

между женщинами и другими женщинами: из-за различий в образовании, в 

зависимости от того, где воспитываются – в городе или деревне – и в какой 

стране живут» [5, р.78]. Мари де Гурне писала о том, что для развития лично-

сти имеет значение не пол, а образование человека и окружающая среда. Она 

считала, что «развитие интеллектуальных способностей женщин сдерживается 

неправильным образованием и социальными ограничениями» [5, р. 90].  

В другом сочинении, памфлете 1626 г. «Жалобы женщин» («Grief des 

Dames»), она обвиняла мужчин в невежестве и самонадеянности, поскольку те 

судят о сочинениях женщинах, даже не потрудившись прочитать их: «Счаст-

лив тот читатель, который не принадлежит к полу, за которым не признаются 

добрые дела, которому отказано в свободе и еще в добродетелях… в обще-

ственной деятельности. Единственное счастье – оставаться невежественной и 

прикидываться глупой, ибо такая игра нравится мужчинам» [5, p. 106]. 

В Англии к ранним исследователям роли общественного устройства в 

сохранении гендерного неравенства относятся Батсуа Мэйкин, Афра Бен, Эли-

забет Эльштоб, Мэри Эстел, Кэтрин Маколи, Ханна Мор, Мэри Уолл-

стонкрафт [4; 18]. Все они сами обеспечивали себя писательским трудом и бы-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 91 - 

ли сторонницами расширения образовательных возможностей для женщин. 

Дебаты того времени о месте и роли женщины в обществе отличались беспре-

цедентно активным участием самих женщин. Каков был социальный кон-

текст? Это было время резких экономических, социально-политических пере-

мен – формирования буржуазных отношений. Старая система домашнего про-

изводства, основанная на семейной экономике, значительно сузилась. Измене-

ния в сельском хозяйстве породили новый класс наемных работников. Форми-

руется четкое различие между общественной сферой производства/занятости и 

частной сферой семьи и дома. В это же время женщины вытесняются из тор-

говли и из профессий, в которых они были раньше активны (медицина, пиво-

варение). Женщинам «благородного» класса, игравшим важную роль в управ-

лении состояниями своих мужей, «предписывается» теперь только домашняя 

сфера. Не удивительно, что дискуссии этого периода сосредоточиваются на 

вопросе о наиболее подходящей сфере общественной жизни для женщин. XVII 

век – очень политический век в истории Европы: многочисленные радикаль-

ные секты, религиозные, гражданские войны; пересмотр вопросов власти в 

государстве и в семье; рушатся и защищаются монархические традиции. На 

таком фоне продолжался «спор о женщинах» и, по меткому выражению иссле-

довательницы Каролин Лужи, «теоретическая реабилитация женского пола» 

[10, p. 11]. 

Батсуа Мэйкин (1600–1675) 

В Англии XVII в. Батсуа Пелл Мэйкин (Bathsua Pell Makin) имела ре-

путацию самой образованной женщины-ученой. Она рано осталась без роди-

телей, рано вышла замуж и рано овдовела. Мэйкин была воспитательницей и 

гувернанткой детей короля Карла I, также известно, что в течение всей жизни 

она возглавляла школу для девушек. Одной из ее прославленных учениц была 

принцесса Елизавета, дочь короля Карла I, которая в девять лет читала и писа-

ла на греческом, латыни, еврейском, французском, итальянском языках Позже 

принцесса уедет в Голландию и станет ближайшей подругой великой ученой 

того времени Анны Марии ван Шурман. 

На Батсуа Мэйкин большое влияние оказали воспитательные идеи 

находящегося в Лондоне знаменитого педагога Яна Амоса Коменского о том, 

что социальное развитие требует новых педагогических методов и новых дис-

циплин для изучения. Помимо латинского, полагал он, за двести лет появились 

новые знания, и их нужно преподавать в школах. Изучение наук должно ле-

жать в основе любой педагогической системы и быть обязательным для всех 

членов общества без исключения, для женщин, которые, как считал Комен-

ский, «также созданы по образу и подобию Божию, не менее способны к зна-

ниям, а часто даже более, чем противоположный пол, и они способны достичь 

самых высоких позиций в обществе, ведь сам Бог призывал их управлять 

народами, давать советы королям и принцам, изучать медицину и другие ве-

щи, которые пошли во благо человечеству» [8, p. 143]. 

Во второй половине XVII в. Батсуа Мэйкин присоединилась к «спору о 

женщинах», в которых акцент по-прежнему делался на значении образования 

для эмансипации женщин. Мэйкин вдохновляли идеи голландской ученой Ан-

ны Марии ван Шурман, с которой Мэйкин состояла в переписке. Мэйкин 

оставила оригинальные рассуждения, изданные анонимно как «Эссе о воз-

рождении античного образования для благородных женщин» [12]. Автор уве-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 92 - 

ряла читателей, что целью женского образования является не уравнение жен-

щин с мужчинами и тем более не возвеличивание женщин: «…женщины 

должны получать от образования удовольствие, основанное на знании»; она 

полагала, что образование поможет им «тренировать свой ум и таким образом 

противостоять религиозным ересям» [12, p. 132]. Мэйкин утверждала, что 

невежество, которое общество поощряло в девушках во имя сохранения «иде-

ала», не защищало их от жизни и способствовало их эксплуатации. Опыт 

женщин и ее собственный опыт убеждали, что ключ к улучшению судьбы 

женщин лежит в обновлении стандартов и форм образования, которое предла-

гается женщинам. В то же время Батсуа Мэйкин приходит к убеждению, что у 

женщин есть свои собственные ресурсы силы и власти. Она прекрасно знала 

историю гражданской войны, когда женщинам приходилось полагаться только 

на себя, чтобы спасти своих детей и близких, свою собственность, защищать 

свои права в суде. В «Эссе» она подмечала, что «если бы Бог задумал женщи-

ну только как животное для удовольствия мужчины, он не наделил бы ее ра-

зумом» [12, p. 135]. В своей книге Мэйкин остроумно отвечает на возражения 

противников женского образования. Например: 

Objection: If we bring up our daughters to learning, no persons will adven-

ture to marry them. 

Answer: …Many men, silly enough (God knows), think themselves wise 

and will not dare to marry a wise woman lest they should be over-topped.  

[Возражение: Если мы будем воспитывать в девочках стремление к 

знаниям, то никто не рискнет жениться на них. 

Ответ: …Многие мужчины – по глупости (Бог знает) – считают ум-

ными себя и не посмеют жениться на умной женщине, чтобы она не была вы-

ше них.] 

Objection: Women do not desire learning. 

Answer: Neither do many boys … 

[Возражение: Женщины не желают учиться. 

Ответ: Большинство мальчиков тоже…] 

 

Мэйкин полагала, что открытие школ для девушек будет подвигать 

юношей учиться: «…мужчинам будет стыдно за свое невежество», они не за-

хотят, чтобы женщины по мудрости были выше их [12, p. 135]. 

В составленной Батсуа Мэйкин программе образования для девушек 

значилось интенсивное изучение классических и современных иностранных 

языков, она также включила в расписание риторику, логику, бухгалтерский 

учет, географию, геологию, математику, поэзию, музыку, пение, а также бота-

нику и гомеопатию, так как эти навыки составляли неотъемлемую часть жен-

ского традиционного образования в силу ее долга перед семьей и слугами [12, 

p. 135]. Но больше всего ей важно показать, что образование нужно женщине 

прежде всего для того, чтобы стать финансово независимой. Ни Коменский, ни 

ван Шурман не учитывали эту возможность. Незамужняя, но хорошо образо-

ванная девушка, полагала Батсуа Мэйкин, будет находиться в более выгодной 

позиции в жизни и сможет найти себе работу. Кроме того, хорошо образован-

ная жена и мать не только может играть важную роль первого учителя для 

своих детей, но также принимать сознательное участие в делах своего мужа 

[12, p. 137–138].  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 93 - 

Мэри Эстел (1666–1731) 

В конце XVII в. английское общество осознает, что изучение наук и 

математики имеет важное значение для образования женщин. Огромное коли-

чество памфлетов издается именно на эту тему. Особое влияние имели сочи-

нения известной и уважаемой интеллектуалки, религиозного и политического 

философа того времени Мэри Эстел (Mary Astell), родом из купеческой семьи. 

Оставшись сиротой в 12 лет, она воспитывалась в семье дяди-священника. 

Став взрослой, Мэри выбрала для себя безбрачную жизнь независимой писа-

тельницы в Лондоне, жила бедно, часто полагаясь на поддержку подруг, из-

вестных и влиятельных писательниц, которые помогали ей с публикацией ра-

бот. 

По своим политическим и религиозным взглядам Эстел была тори, ак-

тивно участвовала в философических, теологических и политических дискус-

сиях того времени, вела переписку со многими известными в то время писате-

лями-гуманистами, в частности с Джоном Локком.  

Она была одной из первых английских женщин, которые защищали 

идею женской эмансипации посредством образования. В 1694 г. в Лондоне 

было анонимно опубликовано ее сочинение «Серьезное предложение для 

дам», в котором она изложила свои аргументы в защиту женской свободы. 

«Мужчины против нас, – писала она, – нельзя ожидать, что мудрые мужчины 

будут настолько великодушны, чтобы принять учаcтие в споре о женщинах и 

защитить женский пол» [1, p. 3–4]. Трактат начинался с утверждения о равен-

стве женщин и мужчин как человеческих существ, которых Бог наделил ду-

шой и способностью думать. В книге Эстел представила проект закрытого об-

разовательного учреждения для женщин, которое могло быть приютом для 

пожелавших остаться незамужними. Мэри спланировала учебную программу 

и предпринимала попытки открыть такой колледж. Она призывала женщин 

самих думать о себе, не обращать внимания на суждения других, доверять сво-

ему опыту. Она советовала изучать философию, читать работы таких француз-

ских философов, как Декарт, Малибран [1, p. 190].  

Как и ее предшественницы, участвовавшие в теоретическом споре о 

женщинах, Эстел внесла значительный вклад в понимание этого нового соци-

ального вопроса (женского) и подчеркивала значение права женщин на обра-

зование в исправлении их несправедливого положения в обществе. Она счита-

ла, что характер женщин развивается под влиянием окружающей среды: «С 

детства у женщин, – пишет она, – воспитывают те черты, за которые их же по-

том и осуждают» [1, p. 183]. Образование способно поднять женщин, развить 

их сознание и понимание своей ситуации в обществе; образованные женщины 

способны будут защитить себя от силы мужской власти. Книга Эстел имела 

большое воздействие на современников: принцесса Анна была полна решимо-

сти открыть женский колледж по проекту Мэри Эстел и даже выделила деньги 

на это, но мощная оппозиция со стороны церкви заставила принцессу отка-

заться от идеи.  

Гораздо более радикальной была другая работа М. Эстел – «Размыш-

ления о браке» (1730), в которой она обосновывала тесную связь между отсут-

ствием благоприятных возможностей для женского образования и отсутствием 

у них власти в обществе. Этот текст – одновременно острая критика института 

брака и защита безбрачия: замужним женщинам она советовала держать се-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 94 - 

мейную жизнь и воспитание детей в своих руках; и вообще, более серьезно 

относиться к замужеству, быть осторожной при выходе замуж или уж совсем 

не выходить [1, p. 190-197].  

Мэри Эстел подняла вопрос о связи между правлением в государстве и 

мужским доминированием в семье. «Если независимость, суверенность не 

обязательны в государстве, как же они возможны в семье?», – спрашивала Эс-

тел, напоминая читателям о недавней революции 1689 г., ограничившей коро-

левскую власть в Англии. Ее книга «Размышления о браке», возможно, была 

первой критикой отождествления брачного и общественного контракта. Хо-

рошо известно высказывание Эстел по поводу трактатов Гоббса и Локка: «Ес-

ли все мужчины рождаются свободными, то как же так получается, что все 

женщины рождаются рабами?» [1, p. 192–193]. Ее сочинения весьма ироничны 

и остроумны (например, она дает совет женщинам избегать брака, при этом 

замечает, что если последуют ее совету, то придет конец человеческой расе). В 

текстах много фраз, которые могли бы стать «крылатыми», если бы ее тексты 

были известны: «Утром полезно посмотреть в книгу, а не в зеркало»; «Исто-

рии пишутся мужчинами, которые пересчитывают достижения друг друга, и 

так было всегда».  

В конце XVIII в. английский историк Кэтрин Маколи (Katharine Ma-

caulay, 1731–1795), автор «Истории Англии» (1767), повторила многие аргу-

менты своих предшественниц в пользу расширения прав и возможностей 

женщин, и прежде всего в защиту права на образование. Людям, отмечала ис-

торик Кэтрин Маколи в «Письмах об образовании» (1790), нравится доверять 

своим предубеждениям, вот почему повсюду с ранних времен доминирует 

убеждение о различиях между полами. Именно гордость одного пола и необ-

разованность другого помогают поддерживать предрассудки в отношении 

женского пола. «Различия между полами – это продукт образования и окру-

жающей среды, а не природы», – делала вывод Кэтрин Маколи, не знавшая 

термина «гендер» [11, p. 402].  

Ключевым вопросом для тех, кто защищал женщин в «споре», продол-

жавшемся в большинстве европейских стран на протяжении четырех столетий, 

был вопрос о женском образовании. Трактаты о социальных основах женского 

неравноправия публиковались главным образом образованными женщинами 

своего времени, оценившими значение образования для собственного разви-

тия. Они с энтузиазмом писали о своем обучении, которое помогало им в жиз-

ни, и защищали право других женщин получать образование. Убежденность в 

эмансипаторской силе образования надолго останется наиболее важным аргу-

ментом ранних защитников женской эмансипации. Те, кто выступали в каче-

стве «адвокатов женщин», не только называли причины появления и популяр-

ности мизогинистской идеологии, но также указывали на социальные причины 

подчиненного положения женщин в обществе и в образовании видели путь 

избавления от такого рода несправедливости. Они верно почувствовали, что 

неравенство полов формируется культурно, т. е. обратили внимание на то, что 

мы называем сегодня гендером. 

Список литературы 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 95 - 

1. Astell M. A Serious Proposal to the Ladies. Reprinted. New York: 

Source Book Press, 1970. 

2. Astell M. A Serious Proposal to the Ladies // First Feminists / ed.by 

M. Fergusson. Bloomington: Indiana Univ. Press, 1985. P. 180–201. 

3. Dykeman T.B. (ed.) The Neglected Canon: Nine Women Philoso-

phers: First to Twentieth Century. Kluwer Academic Publishers, 

1999. 384 p. 

4. First feminists / ed. by M. Fergusson. Bloomington: Indiana Univer-

sity Press, 1985. 480 p.  

5. Gourney M. La Jars de. Apology for the Woman Writing and Other 

Works / ed. and trans. by Richard Hillman and Colette Quesnel. 

Chicago: University of Chicago Press, 2002. 208 p. 

6. Hays M. An Appeal to the Men of Great Britain in Behalf of Wom-

en. New York, 1974. 324 p. 

7. Leigh Ann Whaley. Women’s History as Scientists: A Guide to the 

Debates. ABC-CLIO, 2003. 252 p. 

8. Keatinge M.W. The great didactic of John Amos Comenius. 

Kessinger Publishing, 1992. 486 p. 

9. Kelly J. Women, History and Theory. The University of Chicago 

Press, 1984. 162 p. 

10. Lougee C. Les Paradise des femmes: Women, Salons, and Social 

Stratification in Seventeenth-Century France. Princeton University 

Press, 1976. 252 p. 

11. MacCaulay Graham, Catherine. Letters on Education // First Femi-

nists / ed.by M. Fergusson. Bloomington: Indiana Univ. Press, 1985. 

P. 398–412.  

12. Makin B.P. From an Essay to Revive the Ancient Education on Gen-

tlewomen // First Feminists / ed.by M. Fergusson. Bloomington: 

Indiana Univ. Press, 1985. P. 128–143. 

13. Marinella L. The Nobility and Excellence of Women, and the De-

fects and Vices of Men. Chicago: Chicago Univ. Press, 1999. 227 p. 

14. Moore Cornelia Niekus. Anna Maria van Schurman [Электронный 

ресурс] URL: http://www.caans-

acaen.ca/Journal/issues_online/Issue_XI_ii_1990/Moore-

AnnaMariaVanSchurman....pdf 

15. Pizan Christine de. The Book of the City of Ladies. New-York: Per-

sea books, 1982. 282 p. 

16. Schurman А. Van. Whether a Christian woman should be educated 

and other writings from her intellectual circle / еd. and transl. by 

Joyce L. Irwin. Chicago: Chicago Univ. Press, 1998. 174 p. 

17. Schurman Anna Maria van. The Learned Maid or, Whether a Maid 

May Be Scholar. A Logic Exercise. London, 1641 [Электронный 

ресурс] URL: http://web.clas.ufl.edu/users/ufhatch/pages/02-

TeachingResources/ClioElectric/1-

Electronic%20Texts/Women%20of%20Learning/Hatch%20-

%20Van%20Schurmann-Learning-MAS.pdf 

http://www.caans-acaen.ca/Journal/issues_online/Issue_XI_ii_1990/Moore-AnnaMariaVanSchurman....pdf
http://www.caans-acaen.ca/Journal/issues_online/Issue_XI_ii_1990/Moore-AnnaMariaVanSchurman....pdf
http://www.caans-acaen.ca/Journal/issues_online/Issue_XI_ii_1990/Moore-AnnaMariaVanSchurman....pdf
http://web.clas.ufl.edu/users/ufhatch/pages/02-TeachingResources/ClioElectric/1-Electronic%20Texts/Women%20of%20Learning/Hatch%20-%20Van%20Schurmann-Learning-MAS.pdf
http://web.clas.ufl.edu/users/ufhatch/pages/02-TeachingResources/ClioElectric/1-Electronic%20Texts/Women%20of%20Learning/Hatch%20-%20Van%20Schurmann-Learning-MAS.pdf
http://web.clas.ufl.edu/users/ufhatch/pages/02-TeachingResources/ClioElectric/1-Electronic%20Texts/Women%20of%20Learning/Hatch%20-%20Van%20Schurmann-Learning-MAS.pdf
http://web.clas.ufl.edu/users/ufhatch/pages/02-TeachingResources/ClioElectric/1-Electronic%20Texts/Women%20of%20Learning/Hatch%20-%20Van%20Schurmann-Learning-MAS.pdf


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 96 - 

18. Успенская В.И. Феминизм до феминизма: Теоретическая реаби-

литация женщин в европейских интеллектуальных дискуссиях 

XV–XVIII веков. Тверь: Тверской гос. ун-т, 2012. 160 с. 

19. Успенская В.И. Общественно-политические идеалы Кристины 

де Пизан. Тверь: Тверской гос. ун-т, 2014. 144 с. 

20. Wather M.E. Medieval, Renaissance and Enlightment Women Phi-

losophers: A.D. 500–1600. Springer, 1989. 349 p.  

 

WOMEN'S EDUCATION QUESTION IN THE HISTORY OF 

EUROPEAN SOCIO-PHILOSOPHICAL THOUGHT (XV–XVIII C.) 

V.I. Uspenskaya 

Tver State University, Tver 

This paper reviews contribution of European women – social and political 

thinkers of XV–XVIII c. to the development of social and political theory. Far 

before feminism, sociology and gender studies had appeared, they theorized 

social basis of women’s question and advocated the right of women to educa-

tion. 

Keywords: history of women’s social and political thought, misogyny, que-

relle des femmes (women’s question), women’s education. 

Об авторе:  

УСПЕНСКАЯ Валентина Ивановна – кандидат философских наук, до-

цент кафедры политологии ФГБОУ ВО «Тверской государственный универси-

тет», Тверь. E-mail: UspenskayaV@mail.ru 

Author information:  

USPENSKAYA Valentina Ivanovna– Ph.D., Assoc. Prof., Dept. of Political 

Science, Tver State University. E-mail: UspenskayaV@mail.ru 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 97 - 

УДК 17.022.1 

РЕКЛАМА КАК ИНСТРУМЕНТ КОНСТИТУИРОВАНИЯ ЭТОСА 

Д.Д. Григорьева 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный медицинский университет», г. Тверь  

Раскрываются философские и междисциплинарные значения таких соци-

альных феноменов как этос и реклама. Дается обоснование представлен-

ности рекламы как ключевого инструмента формирования этоса лично-

сти. На примере российского этоса объясняются последствия формирова-

ния с помощью рекламы негативной социальной идентичности личности. 

Ключевые слова: этос, реклама, личностный этос, формирование 

идентичности, негативная социальная идентичность.  

Для раскрытия темы нашего исследования определимся с ключевыми 

концептами – «этос» и «реклама». Под этосом нами понимается символиче-

ское опредмечивание жизни, её лик или образ. После П. Бурдьe понятие «это-

са» сопрягается с понятием «габитуса», осмысленным как техника привычек, 

отбор диспозиций, создающих эффект устойчивости и компактности для соци-

ального агента [5, c. 45]. Для личности этос – это интериоризированный тран-

сперсональный ценностный тезаурус. Под дискурсом этоса понимается такой 

подход к анализу, который сочетает философские, социологические, психоло-

гические, антропологические, этические представления об этом феномене. С 

точки зрения философского дискурса этос – это особая установка сознания, 

совокупность нравственных императивов, имплицитно присущих интерсубъ-

ективному пространству, способ отношения ко всему происходящему, свобод-

ный выбор, который осуществляется человеком, личностью. В социально-

философском дискурсе феномен «этоса» является предметом изучения в кон-

тексте решения проблем этнонационального и религиозного самосознания, 

социокультурной идентичности, а также в оптике корзины политических и 

социально-экономических вопросов достижения высокого уровня качества 

жизни человека и населения, ценностно-мировоззренческих установок и 

смысложизненных ориентаций личности. Рефлексия над этическим «когни-

тивным скальпом» по конституированию этоса, ценностей, качества жизни 

показывает, что этос манифестирует о своей понятийной «сущностно-

должной» многозначности. Как социальная ценность этос регулирует экзи-

стенциальные предпочтения общества, культурное эко-пространство, развитие 

базовых социальных институтов общества.  

В междисциплинарном дискурсе, в социологическом знании этос разли-

чается как совокупность «выдержанных» черт национального характера, мен-

тальности, свод ценностей и морально-этических факсимиле, специфическое 

мировосприятие и миропонимание, моральный кодекс человека. Социальному 

феномену этоса присущи регулирующая, коммуникативная и управляющая 

функции в межличностных, коллективных и институциональных отношениях. В 

психологической оптике этос раскрывается как поведенческий паттерн в конти-

нууме значений «персонализация», ментальность, идентичность, автономия 

личности, поиск жизненного личностного стиля. В антропологической проекции 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 97–101 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 98 - 

под этосом понимается единый социобиологический универсум, где всеми ин-

дивидами и группами разделяются главная линия человеческого поведения, до-

минирующие ценностно-смысловые приоритеты и веровательные символы, 

присущие социальной биологии, биосоциальной природе человека. 

В настоящее время, рассуждая о строящемся этосе российского обще-

ства, важно выделить характерную его черту – появление новых культурных 

стилей, социокультурных маркеров, социальных стереотипов, введение иннова-

ций как знаков современности, а так же вечное стремление идентифицировать 

себя с эталоном образа жизни, что инициируется наличием устойчивой социо-

культурной идентичности. У каждого человека, находящегося в поиске смысло-

вых приоритетов, различные ценности соединяются таким образом, что в ре-

зультате формируются конкретные индивидуальные задачи и жизненные стра-

тегии поведения. Сегодня можно наблюдать такие явления как имитация стилей 

жизни, мимезис, подбор социальных масок с иных социальных групп, транс-

формацию ментальности в условиях аксиологического плюрализма. Индивиду 

остаётся одна главная задача – выбор из уже имеющихся наличных ценностей. В 

эпоху «общества потребления» и релятивизации ценностей человек нередко те-

ряет стратегическую жизненно-смысловую ориентацию и, вне рефлексии, вос-

принимает и присваивает те ценности, которые попадают в поле его зрения, 

превращая его тем самым из активного субъекта, руководствующегося критиче-

ским отношением к окружающему миру, в объект потребления, безвольно при-

нимающего правила масс культуры. Тогда доминирующей становится идея 

наличия не самих плюралистических идей и альтернативных возможностей, а 

способы и средства их репрезентации в обществе. Возникают попытки осмыс-

лить проблемы общества и выработать новое представление об этосе. 

В итоге, этос – это открытый для интерпретаций концепт, многозначное 

понятие, генеологически репродуцирующее этику и этологию («образ жизни и 

привычки человека» [1, с. 78], «мораль по обычаю» [4, с. 11], «манера бытия и 

способ существования индивида» [12, с. 302], «эмоциональная тональность об-

щества» [8, с. 215]). Правомерно утверждать, что в современных социальных 

реалиях этология «превосходит» этику в том смысле, что формирование совре-

менной личности происходит через «инструментализацию» духовно-

нравственной сферы, её перекодирование в ряд осязаемых символов и утили-

тарных, вульгаризированных концептов и понятий. На примере современной 

рекламы это утверждение находит свое «эволюционирующее» объяснение.  

Реклама – это социокультурный феномен, разновидность социальной 

деятельности, которая множественным образом «реферируется» и транслиру-

ется на человека, личность, общество. Исследованиям в области рекламы и 

рекламной коммуникации посвящены труды В. Зомбарта, Р. Барта, Ж. Бодрий-

яра, Д. Мартина, Дж. Р. Росситера, Л. Перси, М. Тангейта, В.В. Ученовой и 

Н.В. Старых, Е.В. Ромата, Е.В. Змановской.  

Исторический, социологический, культурологический, психологический, 

коммуникативный, философский, структурно-функциональный, конструктивный 

и семиотический подходы сегодня демонстрируют многообразие ее трактовок. Д. 

Мартин пишет, что реклама – «это отражение культуры современности» [9, с. 15]. 

Как подчеркивал В. Зомбарт, реклама – это развившаяся в систему погоня за по-

купателем [7, с. 587.]. Р. Барт в одной из статей по семиотике культуры писал, что 

«любая реклама есть сообщение» [2, с. 410]. По Ж. Бодрийяру, реклама – «это мир 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 99 - 

ненужного, несущественного, мир чистой коннотации. Она никак не участвует в 

производстве и непосредственном применении вещей, и однако входит неотъем-

лемой частью в их систему» [3, с 136]. Ч. Сэндидж, В. Фрайбургер и К. Ротцолла 

трактуют рекламу как «форму коммуникации, которая пытается перевести каче-

ства товаров и услуг, а также идеи на язык нужд и запросов потребителя» [10, с. 

64]. О.А. Феофанов рассматривал рекламу как «комплекс психологических мер 

воздействия на сознание потенциальных потребителей с целью активного про-

движения на рынок объектов рекламы, создания позитивного имиджа фирме, ор-

ганизации, отдельным институтам общества» [11, с. 55]. Е.В. Змановская опреде-

ляет рекламу как «важный феномен современной массовой культуры, выступаю-

щий одновременно и зеркалом социальных процессов, и способом управления 

людьми» [6]. Презентируется пиар через формы коммуникации, маркетинговые 

идеологемы, технологически заданные способы информационно-

психологического воздействия на индивидуальный, коллективный и институцио-

нальный субъекты. Этимологический «фокус» рекламы указывает на её семанти-

ку как привлечение к себе внимания. Реклама традиционно предстает как энтеле-

хия современного социума. С помощью «агитки» человек способен усваивать те 

или иные образцы поведения, социальные стереотипы, шаблоны, ярлыки, цен-

ностные ориентации и установки наличных социокультурных реалий. 

В условиях транзитивного общества, к которому правомерно отнести и 

российское общество, происходит дестабилизация традиционных способов кон-

ституирования личности, ее ценностных приоритетов и смыслов, моральных и 

веровательных установок. Неопределенность социального и экзистенциального 

существования современника выражается в стремлении к поиску целостности и 

устойчивости самоидентичности. Поэтому реклама как один из важнейших 

коммуникационных каналов управления процессом становления системы цен-

ностей в массовом сознании, выступает в качестве ключевого инструмента со-

циального проектирования этоса и конструирования этоса личности. Она с по-

мощью своего функционала – мировоззренческой, идеологической, аксиологи-

ческой, идентификационной, регулятивной функции и механизма симплифика-

ции, – инициирует распространение духовно-нравственных, социальных и лич-

ностных символов, знаков, ценностей. В пакете с другими инструментами воз-

действия, например пропагандой, она может работать в целях, например, орга-

нического развития и модернизации российского общества, реализации госу-

дарственных и социальных проектов, преодоления социальных деструкций, рас-

крытия человеческого и личностного потенциала, так и наоборот. 

Дадим краткое разъяснение некоторых функций. Так, большое значение 

имеет идеологическая функция, которая способна фиксировать и пропагандиро-

вать интересы разных слоёв населения и социальных групп, а также закладывать 

базис для их сплочения, солидарности общества и регулирования поведения лю-

дей. Миссия функции идентификации состоит в создании иллюзии сопричастно-

сти. Любое явление или событие окружающей среды человек проецирует на себя, 

запуская механизм партиципации. Известно, что основой формирования социаль-

ной идентичности является культурный продукт – реклама, через которую транс-

лируются общечеловеческие ценности, моральные установки, верования, соци-

альные ярлыки, стандарты, поведенческие идеологемы, воззрения, принципы. 

Однако, в восприятии кодов рекламы, как показывает анализ предметной литера-

туры, не редки случаи неправильного декодирования информации, там, где стал-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 100 - 

киваются иные ценностные миры (различия в гендерной принадлежности, воз-

растной, расовой, религиозной, субкультурной). Для наиболее эффективной пере-

дачи информации в цепочке линейной коммуникации (рекламное сообщение-

реципиент) всегда используются знаки с хорошо известными значениями архети-

пического содержания. У. Эко справедливо соотносит рекламный образ с ритори-

ческой фигурой, речь идет об эффекте антономасии [13]. При этом всякая изоб-

раженная на рекламном плакате вещь или любой индивид, презентируют не толь-

ко себя, но и свой класс, род или вид. Благодаря рекламной коммуникации демон-

стрируются образцы и модусы этоса, а человек в актах рефлексии и социальной 

перцепции формирует свой собственный личностный этос. 

Формирование мировоззрения и техники репрезентации социальной 

идентичности происходят через интериоризацию ценностного тезауруса. 

Строятся практики формирования социальной идентичности через трансляцию 

комплементарных и негативистских коннотаций этоса, продуцируемые в ре-

кламе. Индивид проецирует на себя демонстрируемую модель и через ассоци-

ативные ряды обретает собственную идентичность или личностный этос. Важ-

но при этом рефлексировать, что идентичность моделируется сложным обра-

зом. Позитивные способы формирования социальной идентичности представ-

ляют собой культурные «продукты», демонстрирующие плюрализм идей, ва-

риабельность сторон общественной жизни, не скрывая и не утаивая, как поло-

жительные, так и отрицательные; толерантные веровательные установки, да-

ющие возможность индивиду самому совершать экзистенциальный выбор. 

Такие культурные образы, отображаемые через рекламные коды, выглядят бо-

лее яркими, запоминающимися, социально-привлекательными. Их превосход-

ство в том, что конечный продукт всегда имеет целостный облик, структури-

рован, выверен, логичен, детально проработан и поэтому более убедителен. 

Формы существования его не противоречат друг другу и составляют единую 

ментальную систему, удобную, понятную и простую для усвоения. 

 Однако, как показал проведенный нами «содержательный» анализ 

отечественной рекламной продукции, в ней продуцируются лишь фрагментар-

ные модальности позитивных коннотаций этоса, и, как следствие, недостаточ-

ная их распространённость в современном российском обществе. Существуют 

отрывочные, поверхностные, разрозненные элементы позитивной идеологии, 

вместо целостных и непротиворечивых, системно выстроенных, наполненных 

смыслом и содержанием, функциональных, претендующих на роль идеального 

образа, эталона. В итоге, особенностью современного российского этоса, этоса 

личности является бинарность способов социального конструирования, пред-

ставленная преимущественно негативными способами, в то время как наибо-

лее конструктивны и доступны для самоидентификации комплементарные. 

Список литературы 

1. Аристотель. Соч.: в 4 т. / пер. с древнегреч.; общ. ред. А.И. Дова-

тура. М.: Мысль, 1983. Т.4. 830 с. 

2. Барт. Р. Система моды. Статьи по семиотике культуры / вступ. ст. 

и сост. С.Н. Зенкина. М.: Изд. им. Сабашниковых, 2003. 512 с. 

3. Бодрийяр Ж. К критике политической экономии знака. М.: Биб-

лион-Русская книга, 2003. 272 с. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 101 - 

4. Бодрийяр Ж. Система вещей / пер. С.Н. Зенкина. М.: Рудомино, 

1995. 174 с. 

5. Бурдье П. Структура, габитус, практика // Журнал социологии и 

социальной антропологии. 1998. Т. 1. №2. С. 44–59. 

6. Змановская Е.В. Современный психоанализ. Теория и практика. 

СПб: Питер, 2011. 281 с. 

7. Зомбарт В. Евреи и хозяйственная жизнь // В. Зомбарт. Буржуа. 

Евреи и хозяйственная жизнь. М.: Айрис-Пресс, 2004. 624 с. 
8. Мид М. Культура и мир детства. Избранные произведения / 

пер.с англ. и коммент. Ю.А. Асеева / сост. и посл. И.С. Кона. М.: 

Наука, 1988. 429 с. 

9. Ромат Е. Реклама: практическая теория. 9-е изд. СПб.: Питер, 

2016. 542 с. 

10. Сэндидж Ч., Фрайбургер В., Ротцолл К. Реклама. Теория и прак-

тика / пер. с англ. М.: Прогресс, 1989. 630 с. 

11. Феофанов О.А. Реклама: новые технологии в России. СПб.: Пи-

тер, 2000. 384 с. 

12. Фуко М. Герменевтика субьекта // СОЦИО-ЛОГОС / сост. общ. 

ред. и пред. В.В. Винокурова, А.Ф. Филиппова. М.: Прогресс, 

1991. 480 с. 

13. Эко У. Отсутствующая структура. Введение в семиологию. М.: 

ТОО ТК «Петрополис», 1998. 432 с. 

 

ADVERTISING AS A TOOL OF THE ETHOS CONSTITUTION 

D.D. Grigorieva 

Tver State Medical University, Tver 

The article is aimed at examining philosophical and inter-disciplinary ap-

proaches to the relations between such social phenomena as ethos and advertiz-

ing. Advertizing is considered as a key instrument of formation of a personali-

ty's ethos. On the example of the Russian ethos, the consequences of the nega-

tive social identity formation under the influence of advertizing are revealed. 

Keywords: ethos, advertizing, personal ethos, formation of identity, negative 

social identity. 

Об авторе: 

ГРИГОРЬЕВА Дарья Дмитриевна – ассистент кафедры философии и 

психологии с курсами биоэтики и истории Отечества ФГБОУ ВО «Тверской 

государственный медицинский университет», Тверь. E-mail: danya72@mail.ru. 

SPIN-код: 5811-2538 

Author information:  

GRIGORIEVA Daria Dmitrievna – Ass. Prof., Dept. of Philosophy and 

psychology with courses of bioethics and Russian history, Tver State Medical Uni-

versity, Tver. E-mail: danya72@mail.ru. SPIN-code: 5811-2538 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 102 - 

УДК [101.1:316.27]:32.019/5 

МАНИПУЛЯЦИЯ КАК ВИД УПРАВЛЕНИЯ 

О.Н. Торгованова 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический университет», г. Тверь  

Статья посвящена актуальной проблеме манипулирования. Автор пыта-

ется проанализировать существующие точки зрения по поводу манипу-

лирования в психологическом, лингвистическом, социально-

философском контекстах. 

Ключевые слова: манипулирование, власть, технология манипулирова-

ние, формирование общественного мнения, манипулирование сознанием. 

В исследовательской литературе понятие «манипуляции сознанием» 

появилось не так давно, лишь в конце прошлого века, и, с тех пор привлекает 

все большее и большее внимание как отечественных, так и зарубежных уче-

ных. В последние десятилетия мы стали свидетелями появления очень боль-

шого числа посвященных данной проблеме работ, исследовательских трудов и 

статей. Феномен манипуляции сознанием, особенно массовым сознанием, 

осмысливается в различных контекстах – философском, психологическом, фи-

лологическом, политическом и других. В настоящее время уже существуют 

исследования, посвященные анализу самого понятия «манипуляция», харак-

терных черт этого явления, форм, соответствующих тому или иному историче-

скому периоду. Среди российских авторов, чьи труды посвящены этой про-

блеме, можно выделить М.И. Бабюка, Ю.А. Грачева, С.Г. Кара-Мурзу, 

В.П. Пугачева, и других.  

С.Г. Кара-Мурза, например, считает манипуляцию технологией гос-

подства, которая используется огромным количеством людей в силу их про-

фессий и не зависящую ни от их нравственных идеалов, ни от идеологических 

воззрений, ни от вкусов и намерений, всепроникающую, и подавляющую, от 

которой ни один человек не может укрыться или защититься. Несмотря на то, 

что труд автора не позиционируется как научное исследование, не отметить 

его все же не представляется возможным, в силу как его значительной попу-

лярности, так и того факта, что именно Кара-Мурза описывает такие особен-

ности манипуляции, как проникновение ее в любой коммуникативный про-

цесс, ее вездесущность, универсальность и ее неизбежное присутствие в обще-

ственной жизни [8]. 

Манипуляция в его творчестве определяется как «программирование 

мнений и устремлений масс, их настроений и даже психического состояния с 

целью обеспечить такое их поведение, которое нужно тем, кто владеет сред-

ствами манипуляции» [8, с. 16]. Автор обращается к метафоричности термина 

«манипуляция», вспоминает его первоначальный смысл, «ловкость рук», и это 

приводит его к еще одной призме рассмотрения этой категории, сквозь кото-

рую манипуляцией следует признавать лишь скрытное, ловкое управление.  

Г. Грачев и И. Мельник, в свою очередь, тоже определяют манипуля-

цию именно как способ управления обществом, общественным сознанием, 

мнениями и настроениями людей, рассматривают ее как специфический, об-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 102–111 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 103 - 

щий, базовый подход к социальному управлению и взаимодействию, который 

предполагает активное использование манипуляторами средств и способов, 

призванных скрытно, неявно управлять людьми и принуждать их к определен-

ным, заранее запланированным действиям. Рассматривая манипуляцию как 

психологический феномен, они анализируют манипуляционные практики в 

исторической перспективе, начиная со времен Древнего Китая, и отрицают 

идею о том, что манипуляция как технология управления общественным со-

знанием появилась лишь в Новое и Новейшее время. По мнению авторов, раз-

витие манипуляционных технологий постоянно, сфера охвата ее непрерывно 

расширяется, и, если когда-то она существовала лишь в некоторых, ограни-

ченных сферах человеческой жизни, таких как политика, дипломатия и воен-

ная сфера, то в дальнейшем она обрела индивидуальные, межличностные 

форматы и в настоящее время стала инструментом манипулирования огром-

ными массами людей. В данном труде авторы приводят множество примеров 

манипулятивных технологий, начиная в древних культур, и заканчивая совре-

менностью. Само понятие манипуляции рассматривается авторами как специ-

фический подход к управлению обществом и взаимодействию с ним, как 

скрытое принуждение, предполагающее существование большого числа раз-

нообразных способов неявного, скрытого принуждения членов общества к то-

му или иному, выгодному манипуляторам поведению. Также манипуляция 

здесь рассматривается и как вид психологического воздействия, а также как 

обозначение тех или иных организационных способов, методов и приемов 

психологического влияния на личность и сознание человека. Авторы относят 

манипуляцию к сфере «информационно-психологического воздействия» и 

считают ее специфическим видом управления массами [5]. 

М.И. Бабюк исследует феномен манипуляции в социально-

философском контексте, и определяет ее как определенный вид общественно-

го взаимодействия, сложившийся в определенных исторических реалиях и де-

терминированный ими, который характеризуется тем, что один из субъектов 

подвергается «психическому воздействию», в результате которого он стано-

вится уже объектом, действия, поведение, потребности и желания которого 

определяются особенностями манипулятивного воздействия. Поведение чело-

века, подвергшегося манипуляции, становится таким, каковое выгодно и необ-

ходимо манипулятору [1].  

В трудах В.В. Пугачева манипуляция рассматривается в двух аспектах. 

Автор предлагает два толкования этого понятия, в более широком, и в более 

узком значении. Манипуляцией в широком смысле, по его мнению, можно 

считать такое «…воздействие, влияние на общество (индивида, группу), при 

котором манипулирующие исходят из скрытых целей, которые кардинально 

отличаются от официально декларируемых» [10, с. 85]. Другой, узкий смысл 

этого понятия исследователь рассматривает как скрытое, неявное воздействие 

на психику и поведение манипулируемого при помощи средств массовой ин-

формации, изменения самой ситуации, в которой тот существует, мнения 

окружающихся людей и так далее. Важной особенность такого понимания ма-

нипуляции является то, что в результате манипулятивного воздействия, объект 

манипуляции действует или бездействует в направлении, противоположном 

его собственным желания и интересам, и, зачастую, вопреки таковым. Еще 

одной особенность этого вида манипуляции является его сознательное приме-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 104 - 

нение манипулятором и целенаправленность такого воздействия. В качестве 

примера реализации этой модели автор рассматривает предвыборные кампа-

нии в современной России [10, с. 101]. 

Как мы видим, исследователи данной проблематики считают манипу-

ляцию разновидностью социального управления, и рассматривают ее как ис-

торически детерминированный феномен, видоизменяющийся в тех или иных 

исторических условиях. Однако, в пространстве изучения этого явления в 

настоящее время ощущается нехватка аналитических трудов, посвященных 

трансформации манипуляции в зависимости от исторического контекста и ее 

социальных оснований. В настоящее время лишь немногие авторы предпри-

нимают попытку описать манипуляцию массовым сознанием во всей ее много-

гранности, исследовать генезис этого феномена, и его историческую обуслов-

ленность. У такого положения дел есть свои причины.  

При всем многообразии частных трактовок определения манипуляции, 

на данный момент научное сообщество даже не приблизилось к созданию еди-

ного семиотического поля «манипуляции», единого понятия, и единообразных 

коннотаций, как чувственных, так и рациональных.  

Интересно, что в специализированных словарях в области гуманитар-

ных наук отсутствует понятие «манипуляция». Описания этого термина нет ни 

в современных психологических словарях, ни в философских, социологиче-

ских или политологических. Возможно, это положение вещей объясняется тем, 

что манипуляцию принято воспринимать как метафору, и потому это понятие 

считается неприменимым к сфере общественной жизни, и, вероятно, именно 

поэтому данный термин все еще не вошел окончательно в категориальную си-

стему социальных наук.  

Попробуем проследить историю понимания термина «манипуляция». В 

энциклопедическом словаре манипуляцией называют «сложный прием, слож-

ное действие над чем-либо при работе руками; совершаемое с какой-либо це-

лью или показ, фокусов, основанных на ловкости рук, на быстроте и точности 

движений кистей и пальцев» [18, с. 163]. Следовательно, мы можем говорить о 

том, что в своем первоначальном значении манипуляция (от лат. manipulus – 

пригоршня, горсть) воспринималась лишь как сложное, ловкое действие, 

направленное на вещи или предметы, и окраску этот термин имел совершенно 

нейтральную. Впрочем, этот термин и сейчас сохраняет такое свое значение в 

определенных специализированных сферах жизни, медицинской, к примеру, 

или экономической.  

Но, помимо буквального смысла данного понятия, существуют и пере-

носные его значения, и тогда манипуляция уже воспринимается как махина-

ция, ловкая проделка. Большой толковый словарь определяет манипуляцию 

как «способ, прием, действие, и т. п., служащие для достижения каких-либо 

целей; путем представления кого-либо, чего-либо в искаженном виде» [17]. 

Именно это определение кажется нам наиболее приближенным к определению 

тех форм, в которых манипуляция представлена в социальной и индивидуаль-

ной человеческой жизни.  

В словаре по социологии этот термин рассматривается как «вид при-

менения власти, при котором обладающий ею влияет на поведение других, не 

раскрывая характер поведения; которое он от них ожидает» [19].  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 105 - 

Следует отметить, что недостаток аналитической научной литературы, 

посвященной манипуляции сознанием, очень быстро восполняется авторскими 

точками зрения, хотя и не всегда отвечающими всем требованиям к научному 

знанию. Зачастую в таких трудах смысловая нагрузка понятия «манипуляция» 

определяется крайне расплывчато, и нередко авторы противоречат друг другу.  

Попытка объединить разнообразные точки зрения на феномен манипу-

ляции была предпринята Е.Л. Доценко, который приводит одиннадцать раз-

личных определений манипуляции, проводит их качественный анализ, и, на 

его основе предлагает сове собственное определение. По его мнению, «мани-

пуляция является видом скрытого психологического воздействия, ведущего к 

возникновению у человека намерений, не соответствующих его актуальным 

желаниям» [6].  

В творчестве Г. Шиллера манипуляция рассматривается как «неявное 

принуждение, формирующее у человека определенные мысли, чувства, наме-

рения, отношения и установки» [13].  

Р. Гудин исходит из трактовки манипуляции как скрытого применения 

власти, вступающего в противоречие с актуально существующей волей чело-

века [15, с. 8]. У. Рикер раскрывает значение этого термина как разновидность 

структурирования реальности, выгодное проводнику манипуляции [16].  

В трудах Э. Шострома манипуляция предстает перед нами как «сцена-

рий» (в бернианском смысле этого слова), который можно рассматривать как 

периодически повторяющихся вариацию «игры», определенный алгоритм, 

шаблон, характеризующий особенности взаимодействия человека с другими, 

сложившиеся на протяжении его жизни [14].  

Как уже было отмечено выше, в определении смысла феномена «мани-

пуляции» отсутствует единая позиция, как и в описании организации его 

структуры, его особенностей, места в системе социальной жизни. Однако мы 

можем выявить несколько научных традиций, в контексте каковых определя-

ется, в том или ином варианте, данный концепт.  

Первым, и самым, пожалуй, распространенным среди исследователей 

этой проблемы, является эмпирический подход. Приверженцы эмпирического 

изучения манипуляции анализируют ее в контексте «практических» областей 

человеческой жизни, таких, как реклама, маркетинг, риторика, деловые пере-

говоры и так далее. В таком смысле, манипуляция исследуется как часть ком-

муникативной практики, прикладной и практический способ ее реализации. В 

данных работах эмоциональная оценка процесса манипуляции исключительно 

негативна, хотя никто из авторов не отрицает ее очевидной эффективности.  

Вторым подходом, в русле которого происходит изучение манипуля-

ции, является психологическое. Ключевые для этого направления авторы – 

Р.Р. Гарифуллин, Е.Л. Доценко, С.А. Зелинский, Э. Шостром, Г. Шиллер. Все 

эти авторы исходят из того, что операционной базой для манипуляции являет-

ся именно психика человека. В настоящее время именно это направление ис-

следования манипуляции является наиболее признанный профессиональным 

научным сообществом. Создана так называемая «теория манипуляции», где та 

рассматривает в контексте психологических процессов – личностных и соци-

альных, и где, в основном, мы можем видеть так называемый психологический 

редукционизм, в рамках которого феномен манипуляции рассматривается 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 106 - 

только как психологический, возникающий и функционирующий только в 

границах психики человека.  

С.Г. Зелинский обозначает как манипуляцию все психиатрические и 

все психологические дисциплины. Реализация манипуляции представляется 

ему имеющей основание в самой структуре психики человека, а именно в об-

ласти бессознательного, которое определяет особенности функционирования 

его сознания и поведения. По его мнению, манипулятивное воздействие, не-

смотря на то, что направлено оно на сознание, действует прежде всего на бес-

сознательное. Массы автор также рассматривает как объект манипуляции в 

силу существования у них коллективного бессознательного. Те установки, ко-

торые посредством манипуляции внедряются в бессознательное, в дальнейшем 

проявляются в поведении и влияют на сознание [7]. 

Отдельного интереса заслуживает точка зрения Р.Р. Гарифуллина на 

феномен самоманипуляции, под которым автор имеет в виду самообман, свое-

образный «подлог», замену настоящего Я на иллюзорное, конструирование 

иллюзий самим человеком. Целью такого самообмана является выживание, 

именно он позволяет сохранить целостность личности в сложной для нее ситу-

ации [4].  

Следующим направлением, в рамках которого анализируется феномен 

манипуляции, является политологический дискурс. В рамках этого вектора 

изучения манипуляции можно отметить таких авторов, как Р. Гудин, У. Рикер 

[15; 16].  

Также заслуживает внимания точка зрения С.Н. Бледного, использую-

щего в своей аналитике термин «манипулятивное управление», близкий по 

смыслу к понятию макиавеллизма. По его мнению, возможности манипуляции 

по сравнению с политическим управлением значительно ограничены, по-

скольку процесс политического управления шире, а минипулятивное управле-

ние является лишь его частью. Манипуляцию С.Н. Бледный рассматривает в 

качестве определенной формы управления процессами в политике. Как утвер-

ждает исследователь, манипуляция появляется вместе с появлением толпы, 

которая становится ее объектом. Помимо уже сказанного, автор также указы-

вает на важность наличия в обществе «заразительных идей и мыслей», которое 

оказывается совершенно необходимым для реализации манипулятивного дав-

ления, и в то же время, достаточным его условием. Актуализирующаяся идео-

графическая функция языка также, по мнению ученого, непосредственно свя-

зана с манипулятивным управлением [2]. И, хотя работа С.Н. Бледного, несо-

мненно, заслуживает внимания и высокой оценки, в то же время такая бли-

зость понятий манипуляции и макиавеллизма кажется несколько преувеличен-

ной. Политические процессы – не единственные, в рамках которых можно 

увидеть реализацию манипулятивного воздействия. Кроме того, макиавеллизм 

подразумевает аморальную, неправовую составляющую, реализацию принци-

па «цель оправдывает средства». Но манипуляции вполне могут осуществ-

ляться в рамках правового поля и существующих на данный момент мораль-

ных и нравственных социальных установок.  

Еще одним, четвертым направлением исследований, в рамках которых 

рассматривается манипуляция, становится лингвистика. В настоящее время на 

свет появляется все большее количество работ, посвященных изучению функ-

ций, основных особенностей и роли языка в структуре манипулятивных тех-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 107 - 

нологий и практик. Язык в данном случае является одним из субстанциональ-

ных факторов осуществления манипуляций. 

В русле социально-философского анализа коннотации исследуемого 

нами термина связаны с неясностью, господством, скрытностью и принужде-

нием, диффузностью, иррациональностью, безличностью, и, конечно, властью; 

и относятся все эти значения к содержанию концепта «манипуляция». Если 

рассматривать манипуляцию как возникающую с появлением человека и со-

циума, то ее можно определить как определенный вид социального регулиро-

вания, одну из форм управления обществом, присущим социальной системе 

изначально. В качестве социальной основы манипулятивного воздействия на 

сознания становится, в таком случае, власть, а манипуляция становится техно-

логией власти. Такая точка зрения распространена в философской литературе. 

Однако, возникает вопрос определения термина «власть». 

Вполне адекватным пониманию феномена манипуляции нам представ-

ляется позиция М. Фуко. По мнению Фуко, власть – это универсальное явле-

ние, нуждающееся в знании для поддержания своего существования и функ-

ционирования. Автор указывает на единство власти и знания, их общую кон-

цептуальную основу [11, с. 78]. 

Фуко позиционирует разум и безумие диалектически, по его мнению, в 

манипулятивном процессе именно безумие (беспорядок, ничто, пустота) пре-

вращается в субъект речи. Власть-знание, соответственно, отражает это един-

ство безумия и разума, где обезличенный разум развивается как сам-для-себя-

сущий, способный к самопознанию из иного, противоположного себе и опред-

меченного безумия. В рамках единства и борьбы этих противоположностей 

безумие вечно «возвращается», и в борьбе за возвращение приходит к критике 

разума, свободы, сопротивляется норме и контролю, и в конце концов оказы-

вается инструментом принудительного уравнивания поведенческих стратегий, 

навязывая их определенные формы. Власть-знание настоятельно пытается 

привести отдельного индивида к некой усредненной «норме», адаптировать 

его к ней. Таким образом, и отдельный индивид, и общность, масса определя-

ются работой власти, создаются ей. А поскольку власть-знание тотальна, то 

она проникает повсюду, во все сферы жизни человека, в семью и церковь, в 

школы и в фабрики, в правительственные структуры и повседневный быт, в 

средства массовой информации и в казармы, вторгается в сферы, ранее счи-

тавшиеся интимными, вмешивается в рекомендации общества самому себе по 

воспитанию потомства полезным привычкам, охране здоровья и половой жиз-

ни, моделирует индивида и подгоняет его под определенные стандарты. Это 

происходит с помощью таких социальных институтов, как семья, церковь, 

школа и т. п. Контроль и нормирование реализуются властью в дисциплинар-

ной форме – при помощи экзаменов, тестов, неявной конкуренции, видеона-

блюдения и записи звонков.  

Фуко пишет о необходимости возвращения к функциональной оценке 

власти-знания вместо дескриптивной, так как все системы, используемые этой 

властью в рамках гуманитарных наук (такие как медицина, лингвистика, фи-

лософия) априорно рассматривают человека как объект, нуждающийся в 

управлении и исправлении. Фуко определяет «власть-знание» как особое свя-

зующее звено для различных институтов, а, следовательно, как функцию. И 

если рассматривать ее как функцию, то общество будет представляться нам в 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 108 - 

качестве социального целого, функционирующего и воспроизводящего самоё 

себя, ориентированного на собственную необходимую функциональную и 

универсальную стабильность, и распределяющего отдельных людей сообразно 

статусной иерархии их функций. Фуко первый, кто отказался рассматривать 

власть как присвоение, и предложивший рассматривать ее как стратегию со 

своей тактикой и маневрами, своими стратегическими позициями. Социальные 

конфликты любого характера в таком случае являются дисфункциями, сража-

ющимися с механизмами, господствующими в системе. Это, по утверждению 

автора, подтверждается всей человеческой историей, на протяжении которой 

социум ведет борьбу с любыми формами девиантного поведения, и пытается, 

напротив, адаптировать людей к «правилам», нормам и обычаям. Для повино-

вения индивидов общество создает некий регламентирующий разум, который 

гарантирует повиновение людей, создавая закрытое пространство ранжирова-

ния. Власть, в свою очередь, диффузна, она вообще никак не локализована, 

всепроникающа, и у нее нет никакой четкой структуры. Всё это дает ей спо-

собность встраиваться в любые общественные институты, где она может про-

воцировать напряженность, если ей это выгодно, или нейтрализовать ее, по-

рождать и гасить сопротивление внутри системы [12, с. 230]. 

Кажется важным также указать на преобладание в политологической, а 

также в социологической научной литературе реляционно-деятельностной мо-

дели власти, которая была предложена К. Марксом и получила развитие в 

творчестве М. Вебера. Власть в этом ракурсе представляется как субъект-

объектное соотношение подчинения и господства, которая может носить как 

принудительный, так и вполне добровольный характер, и которая реализуется 

в социальном действии. С помощью государства и права, социальных инсти-

тутов власть в индустриальном обществе становится формализованным гос-

подством. При помощи таких социальных субъектов, как социальные группы, 

общности людей и отдельные индивиды, а также государственных норм, пра-

вовых отношений и так далее власть способна подчинять других субъектов 

своей воле.  

В концепции М. Вебера власть представляет собой прежде всего гос-

подство, ее источником являются мотивы подчинения объекта власти ее субъ-

екту, а методами становятся принуждение, сила, авторитет и, конечно, мани-

пуляция [3, с. 50]. Если исходить из веберовского понимания власти, манипу-

ляция естественным образом будет являться целенаправленной и сознатель-

ной, имеющей целью воздействие на сознание человека и его поведение с по-

мощью доступных ей методов, таких как пропаганда, пиар, реклама и полит-

технологии. 

В таком ракурсе становится затруднительным давать моральную оцен-

ку феномену манипуляции, поскольку мы уже не можем рассматривать ее 

лишь как искусственную форму деятельности в социальном пространстве, она 

оказывается в то же время необходимым условием самого существования со-

циума. Несмотря на скрытность и завуалированность манипуляции, ее тон-

кость, продуманность и рассчитанность, мы все же можем ее обнаружить, по-

скольку проявляет себя она во вполне физической природе как технология 

власти, подчинения и господства. 

Реализация власти как стратегии воздействия с помощью определен-

ных механизмов, маневров и тактик проявляется в широком спектре манипу-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 109 - 

лятивных воздействий на сознание. В узком смысле слова эти манипулятивные 

действия и есть манипуляция. Именно этот ракурс рассмотрения был избран в 

подавляющем большинстве психологических и политологических научных 

трудов.  

В широком же смысле понимания этого термина, манипуляция оказы-

вается тесно связанной с властью как функцией, имеющей целью стабильность 

социального порядка и социокультурную идентичность системы. Универсаль-

ность власти в таком ключе определяется ее функционированием через норма-

тивность культуры.  

Но какой бы вариант понимания власти мы не выбрали, воспринимаем 

ли мы ее как силу и мощь, как насилие и надзор, мы всегда подразумеваем, что 

речь идет о механизмах ее реализации. И тогда становится ясным стремление 

власти к осуществлению максимально эффективного контроля. В простран-

стве власти пересекаются множество дискурсов – правовой, моральный, пси-

хологический, лингвистический и др. Реализация нормативных стандартов, 

адекватная мотивационная деятельность тех, кто является объектами власти, 

направленная на подчинение и конформность, обеспечивает социальный поря-

док. В утилитарном отношении целью власти становится принудительная 

стандартизация индивидов. М. Фуко связывает власть с вполне конкретным 

типом индивидуальности, который та навязывает индивидам, к которой их 

принуждает [11, с. 69]. 

И манипуляция и любой социальный контроль обеспечивают воспро-

изводство господствующего типа социальных отношений, стабилизирует их и 

охраняет. В таком широком понимании феномена манипуляции индивид как 

субъект манипуляции оказывается в поле многообразия властных отношений. 

Таким образом, манипуляция в широком смысле этого слова представляет со-

бой такой способ управления сознанием индивидов, который является неотъ-

емлемой частью нормативной регуляции, что, в свою очередь, трансформирует 

ценности и смыслы в социуме таким образом, чтобы вести к социально-

адаптированному поведению каждого индивида. Порожденные тем самым по-

веденческие стереотипы являются частью нормативной регуляции и вынуж-

дают объектов манипулирования вести себя так, чтобы их поведение было вы-

годно обществу в целом и, в то же время, обеспечивало сохранность их соб-

ственной идентичности, сопричастности их социуму. 

Нормативность присуща не только материальной, но и духовной сфе-

рам жизни, и это тесно связывает ценности и нормы. Нормативные стандарты, 

реализуясь в практике, позволяют социальной системе сохранить идентич-

ность. Культура, а именно ее нормативный аспект, обеспечивает управление и 

функционирование власти. В контексте власти как функции, манипуляция яв-

ляется функциональной характеристикой социальной системы. Если мы вос-

принимает феномен манипуляции именно таким образом, то будем вынужде-

ны расценивать ее как неизбежного, обязательного спутника человеческой ци-

вилизации, существующего на всем протяжении человеческой истории, явля-

ющегося формой существования власти и теснейшим образом с ней связанно-

го. Так в работе В.Г. Ледяева, «…власть классифицируется на основании ее 

источника, а также исходя из мотивов, которыми руководствуется подчиняю-

щийся объект, и относит манипуляцию к одному из типов власти» [9, c. 6–19].  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 110 - 

Список литературы 

1. Бабюк М.И. Социальная манипуляция (Философский анализ): 

дисс. ... канд. филос. наук. Москва, 2004. 125 c. 

2. Бледный С.Н. Язык как фактор манипулятивного управления 

массовым сознанием в социальной философии А.А. Богданова // 

Вестник Московского университета. Сер. 7 Философия. 2004. 

№ 3. С. 86–97/ 

3. Вебер М. Харизматическое господство // Социологические ис-

следования. 1988. № 5. С. 46–59. 

4. Гарифуллин Р.Р. Психология манипуляции [Электронный ре-

сурс] URL:http://psyfactor.org/lib/garifullin25-2.htm (дата обраще-

ния 27.10.2017). 

5. Грачев, Г.В., Мельник, И.К. Манипулирование личностью: ор-

ганизация, способы и технологии информационно-

психологического воздействия. М.: Институт философии РАН, 

1999. 235 с. 

6. Доценко Е.Л. Психология манипуляции. М.: Изд. МГУ, 1997. 

344 с. 

7. Зелинский C.А. Современные психотехнологии манипулирова-

ния: в 2 т. [Электронный ресурс] URL: 

http://i.сергейзелинский.рф/u/47/978e74e75511e4ab0b843f68ab83

5f/-/С.А.Зелинский%2C%20Современ.манип.Т.2.%282009-

%29.pdf (дата обращения 28.10.2017). 

8. Кара-Мурза С. Манипуляция сознанием. М.: Алгоритм, 2000. 

688 с. 

9. Ледяев В.Г. Власть: концептуальный анализ. М.: Россий-

ская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2001. 384 с. 

10. Пугачев В.П. Технологии скрытого управления в современной 

российской политике // Вестник Московского университета. 

Сер. 12. Политические науки. 2003. №3. С. 66–102. 

11. Фуко М. Интеллектуалы и власть // Интеллектуалы и власть: 

Избр. политические статьи, выступления и интервью. М.: Прак-

сис, 2002. С. 66–81. 

12. Фуко М. Око власти // Интеллектуалы и власть: Избр. политиче-

ские статьи, выступления и интервью. М.: Праксис, 2002. С. 

220–249. 

13. Шиллер Г. Манипуляторы сознанием / пер. с англ.; науч. ред. Я. 

Н. Засурский. М.: Мысль, 1980. 326 с. 

14. Шостром Э. Человек-манипулятор [Электронный ресурс] URL: 

http://e-libra.su/books/104096-chelovek-manipulyator.html (дата 

обращения 28.10.2017). 

15. Goodin R. Manipulatory Politics. New Haven; London: Yale Univer-

sity Press, 1980. 250 p. 

16. Riker W.H. The Art of Political Manipulation. New Haven: Yale 

University Press, 1986. 152 p. 

17. Большой толковый словарь русского языка. СПб.: Норинт, 1998. 

1536 с. 

http://www.library.omsu.ru/cgi-bin/irbis64r/cgiirbis_64.exe?LNG=&Z21ID=&I21DBN=MARS&P21DBN=MARS&S21STN=1&S21REF=5&S21FMT=fullwebr&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=0&S21P02=1&S21P03=A=&S21STR=%D0%91%D0%BB%D0%B5%D0%B4%D0%BD%D1%8B%D0%B9,%20%D0%A1.%20%D0%9D.


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 111 - 

18. Политология. Энциклопедический словарь / под ред. М.И. Аве-

рьянова. М.: Изд. МКУ, 1993. 431 с. 

19. A Modern Dictionary Of Sociology / by George A. Theodorson. 

New York: Crowell, 1969. 469 p. 

 

MANIPULATION AS A KIND OF MANAGEMENT 

O.N. Torgovanova 

Tver State Technical University, Tver 

This article is aimed at the analysis of manipulation as a kind management. 

Various approaches to manipulation existing in psychology, linguistics, and 

social philosophy are analyzed in order to work out a comprehensive view of 

this phenomenon. 

Keywords: manipulation, power, technology of manipulation, forming public 

opinion, political spin machines. 

Oб авторе:  

ТОРГОВАНОВА Ольга Николаевна – старший преподаватель кафедры 

иностранных языков, ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический 

университет», г. Тверь. E-mail: sbornik.tstu@mail.ru 

Author information:  

TORGOVANOVA Olga Nikolaevna – Senior Lecturer, Department of For-

eign Languages of Tver State Technical University, Tver. E-mail: 

sbornik.tstu@mail.ru  

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 112 - 

УДК 1 (091) 

ПРОИЗВЕДЕНИЯ ЖИВОПИСИ КАК ВИЗУАЛЬНЫЕ 

ДОКУМЕНТЫ  

Г.А. Парахонская 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

Исследуется динамики системы ценностей на материале произведений 

живописи, посвященных школе и детству в СССР за период с 1920 по 

1990 г. 

Ключевые слова: визуальные документы, динамика системы ценностей, 

живопись.  

Неотъемлемой частью нашей повседневности являются визуальные 

образы. Восприятие окружающего мира, конструирование жизненной среды, 

формирование моделей поведения, интериоризация системы ценностей проис-

ходит не только через вербальные каналы, но и посредством образов, создава-

емых живописью. 

Консенсус в отношении основополагающих ценностей является осно-

вой интеграции социума и его стабильности. Поэтому поддержание такого 

консенсуса является важной задачей государства. Одним из каналов трансля-

ции доминирующих ценностей является искусство, в частности живопись. Та-

ким образом, живопись, как и другие виды искусства, может служить индика-

тором глубинных процессов, происходящих в массовом ценностном сознании, 

и позволяет проследить их динамику.  

Отечественные ученые несколько десятилетий активно обсуждают ак-

сиологические проблемы современного общества с философских позиций. 

Г.А. Горбова обращает внимание на двойственность человеческого сознания, 

которое проявляется в синхронном существовании двух нормативно-

ценностных миров: метафизической сферы абсолютных ценностей и социаль-

ного жизненного мира, конституированного относительными ценностями [2]. 

Автор описывает две формы аксиологических составляющих социокультурно-

го процесса: объективную и субъективную. На макроуровне ценности образу-

ют сферу, существующую вне индивида, представленную обществом и транс-

лируемую им. На мезоуровне ценности выполняют функцию нормативного 

стандарта, позволяют индивиду удовлетворять свои потребности и интересы, а 

также выступают в качестве цели деятельности и идеала. 

Социологи, со своей стороны, исследуют динамику ценностных ориен-

таций различных социальных групп и общества в целом [3; 6]. Поэтому в изу-

чении системы ценностей важен анализ жизненных планов и установок не 

только текущего, но и предшествующих поколений.  

Отечественные исследователи при изучении динамики ценностей ис-

пользовали в основном метод массового опроса различных групп населения. 

Опросные методы малоприменимы при изучении системы ценностных ориен-

таций социума и отдельных социальных групп в прошлые периоды. В этом 

случае приходится полагаться на анализ документальных источников, в том 

числе визуальных. Визуальная социология использует изображения для изуче-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 112–120 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 113 - 

ния общества и культуры. В последнее время появляются работы, использую-

щие данный метод для изучения общества по фотографиям, кинофильмам и 

другим визуальным материалам [1], но следует признать, что методы анализа 

визуальных источников пока мало разработаны. Новизна настоящей работы 

заключается в разработке методики анализа визуальных источников при изу-

чении системы ценностей и динамики ценностных ориентаций социума.  

Произведения отечественных художником представляют собой бога-

тейший информационный материал для исследования динамики ценностей в 

России на протяжении ХХ в. Тематика работ, с одной стороны, представляет 

социальный заказ, способствует формированию личности, с учетом требова-

ний общества, с другой – дает определенный социологический портрет эпохи, 

образа жизни, быта, представлений разных социальных групп. К сожалению, 

следует отметить, что материалы живописи до настоящего времени практиче-

ски не привлекались в качестве объекта исследования. 

Познавательные возможности произведений живописи позволяют про-

следить динамику ценностей в обществе на протяжении ХХ в., смещение ак-

центов в тематике работ, типичную тематику для каждого периода. По тому, 

как представлено детство, семья, школа живописи, можно судить о социаль-

ном заказе общества, о том, какая модель личности должна быть сформирова-

на институтами социализации. 

Цель работы попытаться сконструировать аналитическую модель ис-

пользования живописи при изучении системы ценностей, обосновать познава-

тельные возможности, раскрыть специфику визуальных методов. 

Основы изучения визуальных явлений культуры заложили зарубежные 

социологи. Американский социолог М. Хилл подчеркивал пять проблемных ис-

следовательских ареалов: определение предмета, социальные образы в сред-

ствах информации, визуальные измерения социального взаимодействия, социо-

логия визуального искусства как художественного мира, визуальные технологии 

и социальная организация [7]. Изображения дают иное, по сравнению со слова-

ми, качество понимания, способствуют эмоциональному восприятию объекта. 

О.В. Сергеева отмечает, что 1) образы являются конструкцией (созда-

ны для репрезентации какого-то значения в определенный исторический мо-

мент времени; 2) изображения содержат и символическую информацию, и до-

кументальную; 3) изображения – часть коммуникативных стратегий, они 

обычно используются, чтобы рассказать какую-то историю [7].  

Коммуникативный характер визуальных репрезентаций социальной 

жизни и особенностей социализации рассматривается в качестве основания для 

приравнивания их к тексту культуры, особому визуальному языку. Синтетиче-

ский уровень коммуникации посредством искусства позволяет формировать ху-

дожественный образ. Для решения этой задачи используют приемы семиотики, 

возможности композиции, цветовое решение, приемы паралингвистики. 

Автором исследовано более 500 произведений живописи периода с 

1920-х гг. до конца ХХ в. по теме детства и школы [8]. В ходе анализа исполь-

зованы исторический, интерпретативный подходы, метод системного анализа 

В.Б. Тихомирова [4, с. 798–805]. 

Исторический подход позволяет рассматривать произведения искус-

ства в контексте исторических событий, понять, создавались ли работы син-

хронно с событиями или в ретроспекции. Основные способы интерпретации 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 114 - 

произведений живописи: семиотический, дискурсивный. Интерпретация дает 

возможность рассматривать картину как документ, отражающий аспекты со-

циальной реальности, и как особый визуальный текст культуры. На основе ме-

тода системного анализа В.Б. Тихомирова автором разработана методика ана-

лиза системы ценностей произведений живописи, включающей категории 

«Быть» (субъект, его физические и личностные качества: здоровье, уровень 

образования и т. д.), «Иметь» (объекты материального и духовного потребле-

ния: научное познание, изобретательство, художественное творчество), «Быть-

Быть» (отношения между субъектами) – семейные, дружеские, межпоколен-

ные связи, а также социальные идентичности (идейно-политические, этниче-

ские, общегосударственные, глобальные), «Быть-Иметь» – труд, рациональная 

организация трудовой деятельности. Примерный классификатор системы цен-

ностей согласно этой модели и методика анализа детской литературы описаны 

ранее автором [5, с. 60–74]. 

В данной работе проанализирована тематика произведений живописи с 

1920 по 1990 г. по десятилетиям с целью выявления динамики ценностной си-

стемы, отраженной в указанных произведениях. 

В выборку исследования попало 11 произведений живописи, создан-

ных в 1920-х гг., посвященных детству. Особенностью этого периода является 

резкий перелом в развитии общества после революции и гражданской войны, 

распространение вширь и вглубь новой системы ценностей.  

Тематика произведений бытовая: в основном это портреты детей в до-

машней обстановке. Появляются работы, акцентирующие идейно-политическую 

идентичность: пионеры на фоне красного знамени с соответствующими атрибу-

тами (пионерский галстук, горн, барабан). Обращает на себя внимание целе-

устремленность ребят, серьезность и решительность (П.Д. Бучкин «Пионеры», 

В.А. Зверев «Пионер»). На картине Н.А. Касаткина «Пионерка со знаменем» на 

стене висит плакат «Через науку и труд к коммунизму». 

Внедряется ценность образования, знаний: работы Е.М. Чепцова 

«Школьные работники. Переподготовка учителей», Е. Кацмана «Учиться, 

учиться, учиться», Н.А. Касаткина «За учебу. Пионерка с книгой». Сюжеты 

некоторых работ не относятся непосредственно к детству, но показывают учи-

тельство, культурную политику советской власти.  

В работах 1930-х гг. тематика значительно расширяется. Внимание ху-

дожников привлекают практически все сферы деятельности, способствующие 

формированию личности. Группа «Быть» – учение, приобретение знаний, 

группа «Иметь» – вещная среда, а также наука, творчество, группа «Быть–

Быть» – отношения в коллективе, политическое сознание, группа «Быть-

Иметь» – трудовая деятельность, формирование ценности труда. Среди иссле-

дованных 33 картин по-прежнему, значительное место занимают портреты 

пионеров на фоне знамени или с пионерскими атрибутами, а также изображе-

ние пионерских отрядов (25 % работ), что подчеркивает идеологическую ком-

поненту в составе ценностей («Быть–Быть»). Обращает на себя внимание зна-

чительное количество произведений, посвященных детскому творчеству, 

прежде всего техническому («Иметь»). Развитие авиации привело к увлечению 

ею детей, что нашло отражение в тематике работ: П.С. Сулименко «Праздник 

авиации», Б.В. Миловидова «Авиамоделисты», А.Ф. Пахомова «С.М. Киров 

среди авиамоделистов». Как визитная карточка эпохи – мозаичное панно на 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 115 - 

станции метро «Маяковская» А.А. Дейнеки «Пионеры с моделью». Увлечение 

техническим творчеством запечатлено в картине Н.М. Чернышева «Пионер-

изобретатель». Интерес к природе нашел отражение в картинах, изображаю-

щих юных натуралистов в классной лаборатории, а также на природе (работа 

А.Ф. Пахомова «Юные натуралисты в Артеке»). Около трети работ посвящены 

тематике научно-технического творчества. Эстетическое воспитание пред-

ставлено картинами А.В. Любимова «Урок музыки», И.И. Машкова «Пионерка 

с домрой» («Иметь»). Отметим, что научно-техническое творчество, познание 

природы заметно превалируют над художественным творчеством 

Художники начинают изображать и отдых. В этой тематике наблюда-

ются гендерные различия. Девочки чаще изображены с книгой (пассивный от-

дых, личностное развитие – «Быть»), мальчики – на рыбалке, играющие в фут-

бол (активные занятия, физическое развитие, межличностные связи «Быть» и 

«Быть-Быть»). 

В многофигурной композиции В.П. Лебедева «Летний рабочий клуб» 

автор изображает межпоколенные отношения – совместный отдых рабочих и 

детей («Быть-Быть»). 

Вовлечение детей в общественную жизнь, решение актуальных задач 

эпохи отражены в картинах, посвященных ликвидации безграмотности, борьбе 

с религией (например, С.Я. Адливанкин «Юные безбожники», а также в про-

изведении А.Ф. Пахомова «У единоличника» («Быть-Быть»)).  

Появляются работы, репрезентирующие героику труда и преемствен-

ность поколений. На картине С.Я. Адливанкина «Герои у нас. Ударник» изоб-

ражены рабочие в гостях у пионеров («Быть-Иметь», «Быть-Быть»).  

Ценность знаний в тематике в этот период не выделяется, представлена 

наряду с другими темами. 

В произведениях 1940-х гг. на первом месте политическая и оборонно-

патриотическая тематика: пионеры с атрибутами пионерской организации 

(горн, флаг, барабан), портреты пионеров на фоне красного знамени.  

Военное время представлено следующими сюжетами: захват фашиста 

(С.В. Кольцов «Захват фашиста»), игры детей в войну (Ф. Решетников «Пой-

мали фашиста), пионеры у раненых бойцов (И.М. Рубанов «Пионеры у ране-

ных бойцов»), встреча героев войны (В.Н. Котецкий «Возвращение»), военная 

подготовка (А. Кузнецов «Сдал норму» – (ворошиловский стрелок), пионеры в 

музее. В послевоенные годы приобретает актуальность тема международной 

борьбы за мир. На картине Ф. Решетникова «За мир» дети европейского горо-

да пишут на стене «paix». Указанные сюжеты посвящены политическому и 

военно-патриотическому воспитанию молодежи («Быть-Быть»). 

Большое внимание художники уделяют образованию, интеллектуаль-

ному развитию личности («Быть»). Наиболее часто изображается школьная 

жизнь, подготовка к занятиям, чтение.  

Картина Т.С. Егоровой «Школьная редколлегия» посвящена межлич-

ностному взаимодействию и общественно-политической активности («Быть-

Быть»). 

Отдых представлен рыбалкой, играми у речки, футболом после школы 

(активный отдых, физическое развитие). Интеллектуальное развитие запечат-

лено художниками, изображающими школьников за игрой в шахматы (картина 

Ф. Решетникова «Шахматная задача»).  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 116 - 

Даже в условиях военного времени и в послевоенные годы восстанов-

ления народного хозяйства произведения, изображающие детей в школе или 

на отдыхе, на удивление жизнерадостные и оптимистичные. 

В 1950-е гг. резко возрастает количество работ, посвященных детству, 

школе. Доминирующие ценности предшествующих десятилетий не теряют сво-

ей актуальности, но мирное строительство все же расставляет иные акценты.  

Из 210 проанализированных работ этого периода более четверти посвя-

щены учению в школе и подготовке к урокам, а также чтению книг, т. е. учеба, 

приобретение знаний представлены как доминирующая ценность («Быть»).  

Следующее по значимости в тематике работ – политическое воспита-

ние, репрезентируемое пионерской атрибутикой, сюжетами приема в пионеры, 

пионерским костром, а также сценами, где пионеры беседуют с политически-

ми или общественными деятелями (И.Н. Шульга «Сталин приехал к пионе-

рам», В.А. Дрезнина «Дзержинский в трудовой колонии»). Художники стара-

ются запечатлеть участие детей в политических праздниках, а также праздно-

вание значимых для страны событий («Быть-Быть»). 

Трудовая деятельность и профориентация в основном представлены 

уроками труда в школе «Мастер и ученик» неизвестного художника, «Урок 

труда у девочек» Г.С. Верейского («Быть-Иметь»). В основном изображаются 

представители рабочих профессии или будущие работники сельского хозяй-

ства. В эту группу можно включить и произведения, изображающие детей как 

помощников взрослых в их трудовой деятельности.  

Продолжает привлекать внимание тема военно-патриотического воспи-

тания, что находит отражение, например, в картинах Н.Я. Беляева «В гостях у 

пионеров», где военные беседуют с пионерами, Я.П. Тимофеева «Рассказ бой-

ца», а также изображающих курсантов военных училищ (К.А. Титов «Гость»). 

Техническое творчество, интерес к естественным наукам запечатлены в 

15 из проанализированных картин. Это юные натуралисты на природе или в 

лаборатории, радиолюбители (Р.Д. Зенькова «Юные радиолюбители), модели-

рование кораблей и авиамоделирование (Ю.Д. Коровин «В кружке авиамоде-

лизма»). По-прежнему не спадает интерес к шахматам. Художественное твор-

чество и развитие личности раскрываются в картинах З.В. Викторжевской 

«Урок музыки», И.И. Ильина «Юные художники», В. Корнеева «Школьники 

на концерте», повышается значимость эстетического воспитания в соответ-

ствии с идеалом гармонически развитой личности («Иметь»).  

По сравнению с предыдущим периодом большое количество работ по-

священо отдыху, каникулам. Как правило, изображены подвижные игры, заня-

тия спортом, рыбалка.  

Появляются работы, показывающие организованный коллективный от-

дых («Из пионерского лагеря» Ю.В. Васильева, «В Артеке» К.А. Прохорова, 

«В пионерском походе» Т.Н. Скородумовой, «Пионерское лето» 

Б.И. Горбунова) Таким образом, можно отметить повышение значимости меж-

личностных связей среди детей. 

Связь поколений просматривается с одной стороны, через изображение 

шефства пионеров над октябрятами, помощи детям, с другой стороны, через 

сюжеты, посвященные посещению родной школы бывшими выпускниками, 

причем изображены представители разных профессий, как военных, так и 

гражданских. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 117 - 

Привлекают внимание художников и жанровые сцены. Картины 

Ф.П. Решетникова «Опять двойка», «Нарушитель», В.Е. Попкова «Проспал 

школу», С.З. Гатина «Опоздал», А.С. Гугеля и Р.В. Кудревич «Большой сюр-

приз» на которой изображена мама, неожиданно пришедшая с работы, и маль-

чик, перед малышами изображающий из себя взрослого, развалившийся на 

стуле и держащий папиросу. Быт, повседневность, иногда с долей юмора про-

никает в тематику произведений живописи. 

В 1950-е гг. появляется значительное количество работ, посвященных 

празднику 1 сентября. Начало школьных занятий становится общенародным 

праздником. Учеба, образование, знания приобретают общественную значи-

мость – теперь это не просто личное дело ребёнка, а его общественная функ-

ция. Поступление в школу репрезентируется как изменение социального ста-

туса («Быть-Быть»). Чаще всего это типовые картины, но данная тенденция 

продолжает оставаться и в последующие годы. 

Отражение в живописи нашел и многонациональный портрет советско-

го детства (Г.А. Семаков «Проводы в школу», П.А. Чернов «Подруги»). 

Значительное количество работ посвящено маленьким детям, детям с 

родителями. Распространенный сюжет – спящий ребенок, а также часто встре-

чаются портреты детей художников. Все произведения пронизывает любовь к 

детям, ценность детства как очень важного периода в жизни человека. 

В 1960-е гг. акценты смещаются от политики к повседневности, быту. 

По-прежнему в центре внимания учеба: дети изображены в школьной и домаш-

ней обстановке, отвечающими у доски, решающими задачи, выполняющими 

домашнее задание. Ещё больше картин посвящено празднику 1 сентября.  

Научно-техническое творчество отвечает духу времени: ребята заняты 

созданием моделей кораблей («Юные строители» неизвестного художника), 

увлекаются космонавтикой («Будущий космонавт» А.А. Прокопенко). Занятия 

детей более разнообразны, чем в предыдущий период. Это спортивные сорев-

нования (физическое развитие – «Быть»), работа на приусадебном участке 

(приобщение к труду – «Быть-Иметь), выпуск стенгазеты (общественная дея-

тельность, межличностные связи – «Быть-Быть»), репетиции (художественное 

творчество – «Иметь»). 

Ценность труда представлена в работах Г.А. Томенко «Будущие хлебо-

робы», Ю.М. Сочнева «Школа строится» («Быть-Иметь»). 

Знаковые события в этот период нашли отражение в картинах, посвя-

щенных школе на целинных землях и встрече пионеров с Ю. Гагариным 

(Г.А. Дарьин «Гагарин в гостях у пионеров»). 

Политическое воспитание занимает значимое, но не ведущее место: 

картины М.Г. Ройтера «Экскурсия в Смольном», С.М. Бондара «Павлик Моро-

зов», пионеры на Красной площади или торжественный прием в пионеры. 

Все больше картин посвящено организованному отдыху детей («Про-

воды в пионерский лагерь» «Друзья навсегда. Артек» Ф.П. Решетникова), хотя 

традиционно продолжают изображать мальчиков на рыбалке, а девочек чаще 

за чтением. 

Связь поколений просматривается в картине М.Г. Ройтера «Пионеры 

на Братской ГЭС» (беседуют с рабочими), А.М. Степанова «Пионеры в гостях 

у акына». Произведения, посвященные историческим событиям написаны уже 

по следам прошлого («Трудные годы» В.М. Раткина, «Ликбез» 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 118 - 

И.Н. Воробьевой). Стилистика произведений, манера подачи материала харак-

терна для 1960-х гг.  

Значительно большее количество работ посвящено детям и природе 

(В.М. Сидоров «Солнышко», А.А. Титунов «Первый снег» и др.), где дети 

смотрят в окно, любуются природой, кормят птиц («Иметь»). Все картины за-

литы солнцем, передают радостное настроение, замечательный мир счастливо-

го детства, мир мечтателей.  

В числе рассмотренных 53 произведений 1970-х гг. ведущее место зани-

мает праздник 1 сентября. Причем, как правило, на картинах изображены дети в 

сопровождении родителей, идущие в школу. То есть это праздник для всей се-

мьи (семейные связи, социальный статус – группа ценностей «Быть-Быть»).  

По-прежнему значительное внимание уделяется урокам в школе и под-

готовке дома (знания - «Быть»).  

Широко представлены разнообразные внеурочные занятия детей: 

школьный хор, дети рисуют (художественное творчество – «Иметь»), спорт, 

рыбалка, игры во дворе (физическое развитие – «Быть»), организованный от-

дых в пионерском лагере (межличностные связи – «Быть-Быть»). 

В картине Л.А. Данелия «Модница» можно видеть робкую попытку ле-

гитимация потребительства, уступку «мещанским ценностям». Подобную те-

матику трудно представить в предшествующие периоды, когда мещанство, 

«вещизм» всячески клеймились и отвергались. 

Политическое воспитание репрезентируется через связь поколений и 

знакомство с историей («Пионеры на крейсере Аврора» П.Ф. Альберти, «Ком-

ната, где жил Ленин» И.И. Большаковой, «Макаренко с пионерами» 

П. Мищенко. «Дополнительный урок» С.В. Бондаренко, где изображены 

школьники в гостях у Н.А. Крупской (политическое воспитание – «Быть-

Быть»). Однако идеологическая составляющая звучит не так органично, как в 

предыдущие десятилетия, она все больше формализуется. 

Вновь появляется военно-патриотическая тема, как память о Великой 

Отечественной войне: Э.А. Белогуров «Дети войны» (военно-патриотическое 

воспитание – «Быть-Быть»).  

Ценность труда, трудовое воспитание по-прежнему значимы. В картине 

«Цветы победителям» М.Г. Бельского пионеры встречают шахтеров цветами 

(межпоколенные связи – «Быть-Быть», трудовое воспитание – «Быть-Иметь»). 

В живописи 1980-х гг. типовая тематика: 1 сентября, первый класс. 

Интерес смещается в сторону детского отдыха и счастливого детства. Часто 

изображаются занятия в школе и подготовка к урокам дома, чтение, уроки 

труда, интерес к природе («Сбор лекарственных трав» А.Г. Журбий), техниче-

ское творчество, занятия музыкой. 

Военно-патриотическая тема представлена в произведениях 1980-х гг. 

как память о прошлом: «Дополнительный урок» Г.М. Коржева, «По дорогам 

войны» А.П. Матвеева, «Не все вернулись соколы» В.В. Комарова В отличие 

от произведений1940–1950-х гг., которые создавались во время или по следам 

событий, в указанных произведениях больше символики, образ создается от-

сылкой к прошлому, цитированием образа, восприятием прошлого через вре-

менной интервал, с позиций другой эпохи. С одной стороны, подчеркивается 

необходимость сохранения в памяти потомков событий прошлого, значимых 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 119 - 

для страны, с другой – образы, созданные художниками не наполнены личным 

чувством и потому не оказывают сильного влияния на зрителя.  

Тенденция формализации, выхолащивания историко-патриотических 

ценностей продолжается в картинах 1980-х гг. Типичные темы: прием в пио-

неры на Красной площади, пионеры у мавзолея В.И. Ленина, пионеры с атри-

бутами пионерской организации, пионерский костер. Политическое воспита-

ние и формирование соответствующей системы ценностей становится все бо-

лее формальным. Интерес художников смещается в сторону изображения дет-

ского отдыха, детей на фоне пейзажей, в домашней обстановке. 

С точки зрения семиологического подхода меняется отношение между 

означаемым и означающим, что представлено в произведении и как представ-

лено, а значит. какое чувство вызывает у зрителя образ, созданный художни-

ком, как художник представляет то время, в котором живет. Большинство ра-

бот типовые, отвечающие социальному заказу, что характеризует определен-

ный период советской истории. 

Если 1940–1950-е гг. политическая и военно-патриотическая тематика в 

произведениях занимала ведущее место, то в 1960–1970-е гг. интерес к ней сни-

жается. Эта тенденция продолжается в 1980-гг., появляющиеся картины носят 

характер обязательного ритуала, часто лишенного внутреннего содержания.  

С точки зрения доминирующей системы ценностей и гармонического 

развития личности, которое было заявлено как ведущее, живопись советского 

периода, посвященная детству, школе, в целом отвечала этим требованиям. 

Ведущее место занимала ценность знаний, образования, акцентировалось вни-

мание на научно-техническом творчестве, ценности труда, политических цен-

ностях и воспитании гражданина.  

Итак, по произведениям живописи можно проследить динамику систе-

мы ценностей общественного сознания на протяжении длительного периода. 

В 1920-е гг. ещё только складывалась система пропаганды новых цен-

ностей, в 1930-е гг. система, в целом, сложилась, и это решающим образом 

повлияло на тематику и содержание произведений живописи. В 1940-е гг. 

наблюдается дальнейшее развитие системы, обеспечивающее социализацию 

подрастающего поколения. Своего пика и завершенности система достигает в 

1950-е гг. С 1960-х гг. наблюдается постепенное смещение приоритетов. В 

произведениях живописи, посвященных детству, воспитанию новых поколе-

ний, явно прослеживается тенденция размывания консенсуса относительно 

советских ценностей, что свидетельствует о кризисном состоянии ценностного 

сознания в 1970-е гг. Окончательная эрозия произошла в 1980-е гг. 

Произведения живописи являются важнейшим визуальным источни-

ком изучения особенностей эпохи. С одной стороны, они дают возможность 

определить социальный заказ общества, с другой, пусть даже бессознательно, 

отражают состояние массового сознания. 

Список литературы 

1. Богданова Н.М. Фотография как объект социологического позна-

ния: автореф. дис.… канд. социол. наук. М., 2014 [Электронный 

ресурс]. URL: http://www.dslib.net/teoria-sociologii/fotografija-kak-

obekt-sociologicheskogo-poznanija.html  

http://www.dslib.net/teoria-sociologii/fotografija-kak-obekt-sociologicheskogo-poznanija.html
http://www.dslib.net/teoria-sociologii/fotografija-kak-obekt-sociologicheskogo-poznanija.html


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 120 - 

2. Горбова Г.А. Социально-философский анализ ценностей совре-

менной России: автореф. дис….философ. наук. Ростов н/Д., 2004 

[Электронный ресурс]. URL: http://www.dslib.net/soc-

filosofia/socialno-filosofskij-analiz-cennostej-v-sovremennoj-

rossii.html  

3. Динамика ценностей населения реформируемой России /отв. 

ред. Н.И. Лапин. М.: Эдиториал УРСС, 1996. 221 с. 

4. Общая и прикладная политология / под общ. ред. В.И. Жукова., 

Б.И. Краснова. М.: МГСУ: Союз, 1997. 992 с. 

5. Парахонская Г.А. Контент-анализ документов. Тверь: Твер. гос. 

ун-т, 2004. 124 с. 

6. Россия: трансформирующееся общество / под ред. В.А. Ядова. 

М.: Канон-пресс-Ц. 2001. 640 с. 

7. Сергеева О.В. Исследовательское поле визуальной социологии. 

[Электронный ресурс]. URL: 

http://ecsocman.hse.ru/data/2010/09/03/1214990144/09_Sergeeva.pdf  

8. kykolnik.livejournal.com («Дети Страны Советов». «Школа в жи-

вописи». «Пионеры СССР») [Электронный ресурс]. 

 

PAINTING AS A VISUAL DOCUMENT 

G.A. Parakhonskaya 

Tver State University, Tver 

Value system dynamics, based on paintings dedicated to USSR childhood in 

1920-1990 timeframe is studied. 

Key words: visual documents, value system dynamics, painting. 

Об авторе: 

ПАРАХОНСКАЯ Галина Анатольевна – кандидат исторических наук, 

доцент кафедры социологии ФГБОУ ВО «Тверской государственный универ-

ситет», г. Тверь. E-mail: parakhonskaya@gmail.com 

Author information: 

PARAKHONSKAYA Galina Anatolievna – Ph.D. (History), Associate Pro-

fessor, Department of Sociology, Tver State University, Tver. E-mail: parakhon-

skaya@gmail.com 

 

http://www.dslib.net/soc-filosofia/socialno-filosofskij-analiz-cennostej-v-sovremennoj-rossii.html
http://www.dslib.net/soc-filosofia/socialno-filosofskij-analiz-cennostej-v-sovremennoj-rossii.html
http://www.dslib.net/soc-filosofia/socialno-filosofskij-analiz-cennostej-v-sovremennoj-rossii.html
http://ecsocman.hse.ru/data/2010/09/03/1214990144/09_Sergeeva.pdf
mailto:parakhonskaya@gmail.com
mailto:parakhonskaya@gmail.com
mailto:parakhonskaya@gmail.com


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 121 - 

ПРОБЛЕМЫ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ 

УДК 273.99 

ДЕМОНОЛОГИЯ ПРОТОПОПА АВВАКУМА В КОНТЕКСТЕ 

НАРОДНОЙ РЕЛИГИОЗНОСТИ 

В.Ю. Лебедев*, А.М. Прилуцкий** 

*ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

**ЧОУ ВО «Российская христианская гуманитарная академия», г. С.-

Петербург 

Статья посвящена анализу взаимодействия мифологических и теологи-

ческих компонентов в религиозном дискурсе лидера старообрядчества 

протопопа Аввакума. Авторы доказывают, что демонология Аввакума 

сформирована в результате влияния народной традиции на православ-

ную теологию. Такой характер демонологии определен авторами как 

«ламинарный». Рассмотрены основные демонологические концепты, 

представленные в текстах Аввакума, специфика их терминологизации и 

семиотизации. 

Ключевые слова: старообрядчество, протопоп Аввакум, демонология, 

экзорцизм, народная религиозность, ламинарная культура. 

Отличительной чертой народной религиозности, причем зачастую 

независимо от ее религиозного контекста, является интерес к демонологиче-

ским сюжетам. Взаимоотношению человека с демоническими существами по-

священы различные тексты фольклорного характера, порожденные специфи-

кой народной интерпретаций вероучительных установок иудаизма, буддизма, 

ислама, христианства и др. религий. В христианской традиции, а мы будем 

работать исключительно с ней, существует множество апокрифов, в которых 

демонологическое содержание является вполне отчетливо выраженным, но 

которые в принципе не являются текстами народной религиозности, кроме то-

го, представлены демонологические сюжеты и в агиографических и псевдо-

агиографических текстах. Проблеме демонологии посвящены теологические и 

церковно-юридические труды, пик написания которых, по понятным причи-

нам, приходится на средневековье. Как отмечает А.Я. Гуревич, в Средние Века 

«образ дьявола и его прислужников постоянно привлекает мысль, будит инте-

рес, порождает все новые и новые рассказы о его проделках… Демоны, черти 

– это своего рода вирусы средневековья, ими заражен весь грешный земной 

мир» [4, с. 289]. 

Очевидно, интерес к демонологии не имеет строгой привязки к опреде-

ленным структурным элементам религиозного дискурса, при том, что интер-

претация демонологических концептов может быть представлена как в форма-

те мифологем, так теологем и в различных формах смешения теологических и 

мифологических форматов духовной культуры. Фактически речь обычно идет 

о «соревновательных отношениях» божеского и демонического, при эьтом ос-

новными свойством демонического выступает хитрость, что и дает возмож-

ность, в свою очередь, использовать и порождать разнообразные изводы демо-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 121–128 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 122 - 

нологических жанров – этому способствует крайняя изменяемость бесовской 

силы в ее явлениях человеку. Несмотря на то, что демонология имеет вполне 

четкое теологическое основание и в силу этого может претендовать на теоло-

гический анализ (как извод ангелологии), для структуры современной христи-

анской теологической культуры демонологические концепты являются марги-

нальными, а в модернистском дискурсе наличествует тенденция к отказу от 

признания их реальности и трактовке как риторико-поэтических условностей. 

Одновременно с этим интерес к демонологии в народной религиозности всегда 

был явно выраженным, чему соответствовала народная вера в непосредствен-

ное присутствие различных по своим качествам и отношениям к человеку де-

монических существ в локусах обжитого человеком пространства, повседнев-

ный праксис оказывался очень консервативным и устойчивым.  

Семиотику народной интерпретации демонических образов мы можем 

определить как ламинарную: на реликты древнего язычества налагаются (но 

не смешиваются) концепты, образованные народным сознанием в процессе 

мифологической интерпретации теологем христианской веры, начинающихся 

с рассказов и запугиваний в детском возрасте. Наблюдаются последствия за-

тянувшегося на столетия кризиса катехизации: последняя понимается не бо-

лее, чем информирование, которое не приобщает человека культуре теологи-

ческого мышления, не вырабатывает способность оперировать теологически-

ми понятиями и не побуждает рефлективно менять повседневный праксис. По-

этому воспринятые теологемы интерпретируются носителями мифологическо-

го мышления при помощи привычных герменевтических механизмов понима-

ния мифа: они обретают сюжетность, предметность, материальную конкрет-

ность, антропоморфность и таким образом включаются в пространство мифо-

логической культуры как ее вполне органичные части [5, с. 20–24]. 

В этом отношении демонология, представленная в текстах одного из 

лидеров старообрядчества протопопа Аввакума Петрова, представляет особый 

интерес. Во-первых, тексты протопопа Аввакума, почитаемого многими ста-

рообрядческими толками и согласиями в качестве мученика, обретают для 

старообрядческой духовной культуры значение не только авторитетных, но и 

во многом образцовых и выводятся из поля критики. Соответственно вся ста-

рообрядческая демонология, и соотносящаяся с ней эсхатология – не может 

быть понята без обращения к Житию протопопа Аввакума, написанному им 

самим (далее – Житие), которое, однако, с точки зрения его демонологическо-

го содержания остается неизученным. Во-вторых, Аввакум сам является ярким 

выразителем упомянутой семиотической ламинарности – в его дискурсе, и, 

очевидно – мировосприятии – представлены как сугубо теологические, так и 

народно-мифологические концепты, что представляет известный интерес для 

семиотико-религиоведческих исследований, в частности, насколько Аввакум 

представляет типаж, частотный для белого деревенского духовенства той эпо-

хи. 

В тексте Жития демонологическая концептосфера (в той степени, в ко-

торой о ней можно говорить как о некоем единстве) строится при помощи 

двух терминов «дьявол» и «бес». Анализ текста позволяет утверждать, что при 

всей семантической близости они не являются синонимами. 

Нами насчитано 22 употребления словоформ лексемы «дьявол» в Жи-

тии. В большинстве случаев упоминание дьявола осуществляется в связи с ис-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 123 - 

пользованием герменевтического механизма, объясняющего различные непри-

ятности в личной жизни Аввакума и проблемы тогдашней религиозной ситуа-

ции. Отличительной чертой словоупотреблений является неопределенность 

семиотического статуса соответствующих высказываний. Дьявол «омрачает» 

притеснителей Аввакума – «Потом с Воробьевых гор перевели нас на Андре-

евское подворье, таже в Савину слободку. Что за разбойниками, стрельцов 

войско за нами ходит и срать провожают; помянется, – и смех и горе, – как то 

омрачил дьявол!» [1, с. 76], провоцирует нападения враждебной толпы «И тут 

пожил немного, – только осмь недель: дьявол научил попов, и мужиков, и баб, 

– пришли к патриархову приказу, где я дела духовныя делал, и, вытаща меня 

из приказа собранием, – человек с тысящу и с полторы их было, – среди улицы 

били батожьем и топтали» [1, с. 22], ссорит протопопа с ближними «Кормили-

ца моя была Евдокея Кирилловна, а и с нею дьявол ссорил» [1, с. 43]. То есть 

мы видим функциональные характеристики, обобщенного «портрета» нет. 

Кроме того, дьявол «воздвигает бурю», «не дает житья», «поглощает», 

«пророчествует», «умышляет», «наводит», «заставляет», «досаждает» и «окра-

дывает». Это типичный для Средневековья перечень функций. В большинстве 

случаев эти высказывания обладают выраженным перлокутивным значением – 

Аввакум таким образом объясняет события, убеждает своего потенциального 

читателя и дискредитирует противников. Однако семиотический статус выска-

зываний часто оказывается неопределенным. Так, приведенное выше описание 

действия дьявола, научившего «попов, и мужиков, и баб» бить Аввакума бато-

гами и топтать его на улице, можно интерпретировать как метафо-

ру/аллегорию, а можно – буквально. В первом случае основанием для метафо-

ризации будет озлобленность толпы, враждебные действия которой уподоб-

ляют ее адептам демонических сил. Однако непосредственное действие врага 

рода человеческого в этом случае не предполагается, толпа, действующая по 

дьявольскому научению, тогда не более чем аллегория, основанная на распро-

странении метафоры «злоба дьявольская» до небольшого сюжетного повест-

вования.  

Однако данный текст может пониматься буквально, в этом случае 

предполагается непосредственное участие демонических сил в событиях, а 

дьявол реально побуждает недовольных к расправе над Аввакумом. В любом 

случае, Аввакум создает бинарную оппозицию, в рамках каковой он должен 

считаться безусловным праведником, коль скоро дьявольские атаки на него 

столь сильны. Это неудивительно, ведь мы имеем дело с дискурсом, который 

все еще остается агиографическим, при всем жанровом новаторстве. 

Неопределенность семиотического статуса данного текста не пред-

ставляется случайным, полагаем, что она связана со спецификой мировоспри-

ятия, в котором причинно-следственные отношения угадываются интуитивно 

и выражаются при помощи метафор и аллегорий, благодаря чему происходит 

схватывание явлений и событий в их общих частях, без структурирования со-

ответствующего опыта. Такое метафорическое клиширование позволяет в од-

нотипных ситуациях видеть происки нечистой силы, не вдаваясь в детали он-

тологического статуса отношений, давших основание для метафоризации: дей-

ствительно ли «дьявольская злоба» онтологически соотносится с невидимым 

миром, и что именно это значит для говорящего?  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 124 - 

В любом случае, в текстах Аввакума дьявол «действует» – неважно, 

реально, или только дискурсивно, преимущественно в сфере социального. Он 

влияет на негативное развитие коммуникативных отношений, в которые ока-

зывается вовлеченным Аввакум – коммуникативные неудачи и явные кон-

фликты – избиения, оскорбления, и т. п. описываются им в терминах демоно-

логии. 

Если образ дьявола, не исключающий абстрактного прочтения, в Жи-

тии обладает известной семиотической амбивалентностью, затрудняющей 

иногда разграничивать метафоры/аллегории и буквальный нарратив, то образ 

беса тяготеет именно к паттернам буквальной герменевтики. Очевидно, что 

соответствующие терминоупотребления – «бес», «бесовский», «бесноваться» 

соотносятся с верованиями народной религиозности и теми пастырскими и 

литургическими действиями, которые совершал неоднократно Аввакум, 

столкнувшись с явлениями, интерпретируемыми им как бесовская одержи-

мость. В таком контексте бес не только обретает «грубую материальность» и 

практически телесность, но и действует вполне антропоморфно. Именно эта 

«присущая народному сознанию телесность и конкретность образов делает 

беса при всей его многоликости зримым и часто вовсе лишенным мистической 

таинственности» [8, с. 134]. Иногда описания изгнания беса в Житии форми-

руют отдельные драматические сюжеты – сложные композиция из событий и 

поступков с готовыми драматическими эффектами: Аввакум патетически вос-

клицает «Ох, горе мне!», рыдает, кричит бесу «изыди!» и т. д. 

«Аз же начах действовать над обуреваемым молитвы Великаго Васи-

лия с Симеоном: он мне строил кадило и свещи и воду святую подносил, а 

прочии держали беснующагося. И егда в молитве речь дошла: “аз ти о имени 

господни повелеваю, душе немый и глухий, изыди от создания сего и ктому не 

вниди в него, но иди на пустое место, идеже человек не живет, но токмо бог 

призирает”, - бес же не слушает, не идет из брата. И я паки ту же речь в друго-

ряд, и бес еще не слушает, пущи мучит брата. Ох, горе мне! Как молыть? – и 

сором, и не смею; но по старцеву Епифаниеву повелению говорю; сице было: 

взял кадило, покадил образы и беснова и потом ударился о лавку, рыдав на 

много час. Восставше, ту же Василиеву речь закричал к бесу: “изыди от созда-

ния сего!” Бес же скорчил в кольцо брата и, пружався, изыде и сел на окошко; 

брат же быв яко мертв. Аз же покропил ево водою святою; он же, очхняся, 

перстом мне на беса, седящаго на окошке, показует, а сам не говорит, связав-

шуся языку его. Аз же покропил водою окошко, и бес сошел в жерновый угол. 

Брат же и там ево указует. Аз же и там покропил водою, бес же оттоле пошел 

на печь. Брат же и там указует. Аз же и там тою же водою. Брат же указал под 

печь, а сам перекрестился. И аз не пошел за бесом, но напоил святою водою 

брата во имя господне. Он же, воздохня из глубины сердца, сице ко мне про-

глагола: “спаси бог тебя, батюшко, что ты меня отнял у царевича и двух кня-

зей бесовских!”» [1, с. 87]. 

В данном описании бес предстает в виде существа, безусловно, вредно-

го, но неопасного – сам Аввакум, изгоняющий беса из одержимого, не ощуща-

ет какой-либо опасности, только испытывает сильное чувство беспомощности, 

когда в начале экзорцизма бес «не слушает» протопопа и «не выходит». Из-

гнанный из тела одержимого бес, судя по описанию, ведет себя «спокойно», 

неагрессивно – преследуемый экзорцистом, он вначале садится на окошко (ве-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 125 - 

роятно, подоконник), уходит в угол, потом – на печь, наконец уходит под печь. 

Интересен вопрос о том, кто именно – один ли одержимый, или оба – одержи-

мый и Аввакум видели изгнанного беса: одержимый указывает на беса паль-

цем (что априорно предполагает восприятие некоего образа в пространстве), 

Аввакум же непосредственно не говорит о бесовидении, но описывает все пе-

ремещения беса в модальности совершенно надежного знания, как очевидец. 

Отметим, что в демонологических нарративах Аввакума если описывается 

языковое поведение беса, то отсутствует подробное описание его неязыкового 

поведения, и наоборот. Это неким образом соотносится с наблюдением 

И.И. Русиновой – «если у духа описано звуковое поведение, то, как правило, 

отсутствует визуальный портрет, но если описан внешний облик духа, то он 

чаще всего молчит» [7, с. 15]. 

Изгнание беса описывается вполне хрестоматийно – оно осуществляет-

ся при помощи заклинательных молитв, каждения и кропления святой водой. 

Симптомы одержимости проходят постепенно – одержимый вначале приходит 

в себя, начинает осознанно воспринимать реальность, в последнюю очередь к 

нему возвращается речь. 

Столь же насыщено драматическими эффектами описание другого эк-

зорцизма – Аввакум изгоняет из одержимого беса, который «был суров и же-

сток гораздо, бился и дрался, и не могли с ним домочадцы ладить».  

«Да у меня ж был на Москве бешаной, – Филиппом звали, – как я из 

Сибири выехал. … Егда ж аз, грешный, со крестом и с водою прийду, повинен 

бывает и, яко мертв, падает пред крестом Христовым и ничего не смеет надо 

мною делать. И молитвами святых отец сила божия отгнала от него беса, но 

токмо ум еще несовершен… По некоем времени пришел я от Феодора Ртище-

ва зело печален, понеже в дому у него с еретиками шумел много о вере и о за-

коне; а в моем дому в то время учинилося нестройство: протопопица моя со 

вдовою домочадицею Фетиньею меж собою побранились, – дьявол ссорил ни 

за што. И я, пришед, бил их обеих и оскорбил гораздо, от печали согрешил 

пред богом и пред ними. Таже бес вздивиял в Филиппе, и начал чепь ломать, 

бесясь, и кричать неудобно. На всех домашних нападе ужас, и зело голка 

бысть велика. Аз же без исправления приступил к нему, хотя ево укротити; но 

не бысть по-прежнему. Ухватил меня и учал бить и драть и всяко меня, яко 

паучину, терзает, а сам говорит: “попал ты мне в руки!” Я токмо молитву го-

ворю, да без дел не пользует и молитва. Домашние не могут отнять, а я и сам 

ему отдался. Вижу, что согрешил: пускай меня бьет. Но, – чюден господь! – 

бьет, а ничто не болит. Потом бросил меня от себя, а сам говорит: “не боюсь я 

тебя!” Полежал маленько, с совестию собрался. Воставше, жену свою сыскал и 

пред нею стал прощатца со слезами, а сам ей, в землю кланяясь, говорю: “со-

грешил, Настасья Марковна, – прости мя, грешнаго!” Она мне также кланяет-

ся. Посем и с Фетиниею тем же образом простился. Таже лег среди горницы и 

велел всякому человеку бить себя плетью по пяти ударов по окаянной спине: 

человек было с двадцеть, – и жена, и дети, все, плачючи, стегали. А я говорю: 

“аще кто бить меня не станет, да не имать со мною части во царствии небес-

нем!” И они, нехотя бьют и плачют; а я ко всякому удару по молитве. Егда ж 

все отбили, и я, воставше, сотворил пред ними прощение. Бес же, видев неми-

нучюю, опять вышел вон из Филиппа. И я крестом ево благословил, и он по-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 126 - 

старому хорош стал. И потом исцелел божиею благодатиею о Христе Исусе, 

господе нашем, ему ж слава»[1, с. 91]. 

Данный фрагмент интересен, во-первых, чисто семиотической особен-

ностью: соседством, почти контаминацией и «диавола», и «беса», притом, что 

и тот, и другой в пределах одной ситуации по словам Аввакума успевают по-

действовать на него. Диавол провоцирует ссору (можно предположить, что 

имеет место действие некоторой скрытой сущности, так как никаких свойств 

его, кроме способности вредить людям, не приводится), а бес оказывает со-

противление при экзорцизме и причиняет вполне реальные телесные страда-

ния. Иными словами, если диавол предстает как «слабо персонифицированное 

существо, однако все-таки способное производит некие действия» [6, с. 232], 

то бес вполне конкретен. Интересно, что мотивация упорства беса дана вполне 

традиционно-церковно – это пребывание экзорциста в состоянии греха после 

ссоры с близкими. После достаточно жесткой покаянной практики с элемен-

тами флагеллантства с последующим примирением, не только позволило со-

вершить экзорцизм, бес, по словам Аввакума, вышел сам. Можно предполо-

жить, что лексемы «диавол» и «бес» находятся в дополнительном распределе-

нии, а семантически соотносятся как общее (оно же более абстрактное) и част-

ное (оно же более осязаемое благодаря особенностям своего поведения). Из-

ничтожить диавола протопоп не в силах, но изгнание беса, творящего одно из 

своих злых дел, – задача для него посильная. Отметим, что сама ситуация эк-

зорцизма описывается Аввакумом как вполне привычная, и только возникшие 

в ходе изгнания проблемы – упорство беса и его нападение на протопопа ока-

зывается некоей неожиданностью – «не бысть по-прежнему».  

Аввакум не только не оказывает сопротивления избивающему его бесу, 

но готов добровольно претерпеть побои как наказание за грех – «вижу, что 

согрешил, пускай меня бьет», осознавая при этом их «неопасность»: боли он 

не чувствует и считает это своего рода чудом божиим, верой в то, что хотя Бог 

и попустил бесу «избить» протопопа, однако не дал ему власти нанести суще-

ственный вред его духовному и физическому здоровью. Таким образом, со-

вершенный грех не лишает его полностью благодатной защиты, но рассматри-

вается им как некая случайная и досадная неприятность, не могущая иметь 

сколько-нибудь серьезных последствий.  

Сам Аввакум не чувствует боли, и не особо боится последствий, тогда 

как другие присутствующие реально напуганы происходящим – «на всех до-

машних нападе ужас». Неслучайно, потом, когда экзекуция закончена, именно 

бес, а не избитый им Аввакум заявляет «не боюсь я тебя». Все это придает 

описанию ощущение чего-то ненастоящего, несерьезного, а бес превращается 

едва-ли не в комичного персонажа [2, с. 302]. Аввакум, вероятно именно по-

этому считает нанесенных бесом побоев недостаточным наказанием за грех, 

он настаивает на продолжении наказания, но акторами на этот раз выступают 

все присутствующие, которые «со слезами» бьют Авваакума плетью.  

Другой отличительной особенностью демонологического дискурса Ав-

вакума является включение фольклорно-мифологических концептов в эсхато-

логический нарратив, претендующий на теологичность. Например, размышляя 

об ожидаемом рождении антихриста, Аввакум обращается к сугубо фольклор-

ному сюжету о летающих змиях, соблазняющих женщин (Книга толкований, 

цит. по: [1, с. 143]), столь же мифологично описание антихриста в образе огне-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 127 - 

дышащего чудовища – «плоть та у него вся смрад и зело дурна, огнем дышит, 

изо рта, из ноздрей и из ушей пламя смрадное исходит», которого протопоп 

собирался бить посохом (Книга бесед, цит. по: [1, с. 130]). 

Несмотря на то, что функции «вредить человеку» и «наказывать за не-

правильное поведение» часто в демонологических нарративах различаются [3], 

в данном случае они различены быть не могут. Возможно, это связано с тем, 

что в анализируемом сюжете имеет место мультипликация объекта демониче-

ского воздействия – бес приносит вред одержимому, пугает присутствующих и 

пытается негативно воздействовать на экзорциста. Такое утроение объекта за-

трудняет идентификацию мифологических функций, особенно в условиях 

герменевтической недостаточности – мы не можем анализировать события, 

непосредственно предшествовавшие одержимости, равно как сколько-нибудь 

надежно определить семиотический статус описанного акта демонического 

запугивания домочадцев. Касательно же демонического нападения на Авваку-

ма, казалось бы имеющего все черты наказания за неправильное поведение 

экзорциста, то и здесь мы не можем даже по формальным основаниям принять 

такую интерпретацию: ведь на самом деле речь идет не о «неправильном дей-

ствии», но о действии вполне правильном, но совершенном в «неправильном 

состоянии» актора. Перенесение акцента с сюжета (поступок) на моральную 

рефлексию («недостоинство» экзорциста) привносит в мифологический рас-

сказ элементы теологического дискурса и усиливает ламинарность его струк-

туры.  

Таким образом, в структуре демонологического нарратива отчетливо 

представлены как этические компоненты, относящиеся к проблемным вопро-

сам теологии морали – наказание за грех, действенность молитвы и др, так и 

вполне мифологические сюжеты, антропоморфизирующие беса. Эта ламинар-

ность денмонологического дискурса Аввакума оказала влияние на всю после-

дующую старообрядческую демонологию и эсхатологию, в текстах которых 

отчетливо представлены несмешивающиеся пространства теологических и 

мифологических концептов. 

Список литературы 

1. Аввакум Петров. Житие протопопа Аввакума. М.: Эксмо, 2011. 

576 с. 

2. Антонов Д.И., Майзульс М.Р. Демоны и грешники в древнерус-

ской иконографии: семиотика образа. М.: Индрик, 2011. 384 с. 

3. Виноградова Л.Н. Демонологические функции «вредить челове-

ку» и «наказывать его за неправильное поведение»: В чем раз-

ница? // In Umbra: Демонология как семиотическая система. 

Альманах. М.: «Индрик», 2015. Вып. 4. С. 215–228. 

4. Гуревич А.Я. Проблемы средневековой народной культуры. М.: 

Искусство, 1981 . 359 с. 

5.  Лебедев В.Ю., Прилуцкий А.М. Семиотическое пространство 

народной веры // Вестник Московского государственного уни-

верситета культуры и искусств. 2008. № 4. С. 20–24. 

6. Левкиевская Е.Е. Субъектные и предикатные формы наимено-

вания мифологического персонажа (на примере представлений о 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 128 - 

«страхах») // In Umbra: Демонология как семиотическая система. 

Альманах. М.: «Индрик», 2015. Вып. 4. С. 229–261. 

7. Русинова И.И. Еще раз об облике бесовском. Статья 2 (на мате-

риале мифологических рассказов пермского края) // Вестник 

Пермского университета. Российская и зарубежная филология. 

2010. № 6. С. 13–17. 

8. Смилянская Е.Б. Волшебники. Богохульники. Еретики. Народ-

ная религиозность и «духовные преступления» в России XVIII в. 

М.: Индрик, 2003. 464 с. 

 

DEMONOLOGY OF THE ARCHEPRIEST AVVAKUM IN THE 

CONTEXT OF POPULAR RELIGIOSITY 

V.Yu. Lebedev*, A.M. Prilutskij** 

*Tver State University, Tver 

**Russian Christian Humanitarian Academy, St. Petersburg 

This article is focused on the analysis of mythological and theological com-

ponents in the leader of the Old Believers, Protopope Avvakum's (Habakkuk) 

religious discourse. The authors argue that Avvakum's demonological views 

were formed as a result of the influence of folk traditions on the content of the 

theological Orthodox discourse. This kind of demonology is defined by the 

authors as a laminar. The article also contains an analysis of the main demon-

ological concepts presented in the texts of Avvakum, their terminological ex-

pression and the specificity of semiotization. 

Keywords: Old Believers, Protopope Avvakum, demonology, exorcism, folk 

religiosity, laminar culture. 

Об авторах: 

ЛЕБЕДЕВ Владимир Юрьевич – доктор философских наук, профессор 

кафедры теологии Института педагогического образования ФГБОУ ВО «Твер-

ской государственный университет», Тверь. E-mail: Semion.religare@yandex.ru. 

ПРИЛУЦКИЙ Александр Михайлович – доктор философских наук, 

профессор, зав. каф. философии и религиоведения ЧОУ ВО «Российская хри-

стианская гуманитарная академия», С.-Петербург. E-mail: Alpril@mail.ru 

Authors information: 

LEBEDEV Vladimir Yurievich – Ph.D., Prof. of the Dept. of Theology, In-

stitute of Pedagogical Education, Tver State University, Tver. E-mail: Semi-

on.religare@yandex.ru 

PRILUTSKII Alexander Mikhailovich – Ph.D., Chair of the Dept. of Phi-

losophy and religious studies, Russian Christian Humanitarian Academy, Saint-

Petersburg. E-mail: Alpril@mail.ru 

 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 129 - 

УДК 1. (091) 

ОБРАЗЫ НАУКИ В РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ XIX – НАЧАЛА XX 

ВЕКА  

Г.Л. Бузук, И.И. Семаева  

ФГАОУ ДПО «Академия повышения квалификации и профессиональной пе-

реподготовки работников образования», г. Москва 

Анализируются представления русских философов XIX – начала XX вв. 

о месте и роли науки в обществе, ценностях научного познания и ответ-

ственности ученого, структуре научного знания, формировании в раз-

личных философских направлениях представлений об образе науки как 

цельном видении идеальной науки будущего. Выделены основные чер-

ты, характеризующие воззрения на науку представителей русского пози-

тивизма и русского неокантианства. Определены направления дальней-

шего исследования проблемы формирования образа науки в отечествен-

ной философской мысли. 

Ключевые слова: образ науки, русский позитивизм, русское неоканти-

анство, особенности научного познания, ценностные основания науки, 

ответственность ученого, идеальная наука будущего. 

Русская философская мысль XIX – начала XX вв. представляла собой 

многообразие идей, направлений, многоголосие мнений, взглядов, позиций, 

включенных в той или иной степени в европейский философский процесс. 

«Постижение совокупного исторического образа» (К. Ясперс) русской фило-

софии этого периода невозможно без обозначения тех проблем, которые, с од-

ной стороны, создавали общее полемическое поле, а с другой – позволяли вы-

явить принципиальные различия в их осмыслении, обозначить различие пози-

ций, идейные разногласия. 

В XIX в. одной из таких проблем в русской философской мысли стало 

отношение к науке, провокационное постулирование «изгнания метафизики из 

науки» и превращение научной рациональности в некую высшую ценность. 

Для европейской философии, получившей прививку декартовского дуализма и 

кантовской гносеологии, эта проблема была не столь болезненна, для русской 

же философии она превратилась в серьезный предмет размышления о путях 

развития философии. Является ли путь абсолютизации рациональности в 

науке единственно возможным или русская философия должна двигаться по 

собственным орбитам в космосе философских идей и направлений? Особенно 

это затронуло русскую религиозную философию, которая не представляла со-

бой цельную, четко разработанную, логически отточенную и завершенную 

систему, а признак системности для многих ее представителей был скорее 

критерием отхода от подлинной философии, ухода в область рационализма и 

эмпиризма [8]. Наиболее интересные страницы русской религиозной филосо-

фии были наполнены интуициями, озарениями, мистическими переживания-

ми. А потому исследователь, который искал в философском знании прежде 

всего научность, системность, по словам А.Ф. Лосева, «может без мучитель-

ных раздумий оставить русскую философию без внимания» [1, с. 67–68].  

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 129–136 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 130 - 

В силу этих особенностей отечественного философствования проблема 

отношения к феномену науки обрела характер не столько изучения эпистемо-

логии, методологии научного знания, вопросов, которые позже составили ос-

нову философии науки, сколько деятельности по осмыслению и созданию об-

раза науки [7]. 

Отмечалось, что, во-первых, образ науки обладает еще большим множе-

ством смыслов, чем разнообразные содержательные определения понятия 

науки. Во-вторых, образ науки, для русских философов, предполагал нацелен-

ность на исследование данного явления в цельности, стремление к преодолению 

изучения отдельных аспектов бытия науки. В-третьих, образ науки имплицитно 

включал в себя социокультурные особенности своего времени. В-четвертых, 

образ науки во многом субъективен, так как формируется в сильной зависимо-

сти от философских предпочтений своего создателя, тесно связан с его интере-

сами, представлениями о роли и значении науки, месте науки в общественной 

системе. Эту особенность формирования образа науки В. Ньютон-Смит опреде-

лял как «образ, в котором научному сообществу нравится представлять самого 

себя и который фактически служит тем образом, в котором большинство из нас 

воспринимает это сообщество...» [2, с. 163]. В-пятых, образ науки телеологичен, 

выражает определенные цели, приоритеты, ценности научного познания, харак-

терные для того или иного исторического периода.  

Для молодой отечественной науки XVIII в. образ науки не потребовал 

систематизации, выявления неких признаков, позволяющих «оживить» его. 

Произошло это прежде всего потому что он оказался персонифицированным и, 

в известной степени, совпадал с реальной исторической личностью М.В. Ло-

моносова как идеального носителя научного знания. На заре своего развития 

российская наука почти сразу же обрела и свой идеал ученого, воплощение 

всего того, что определяет ценностное наполнение образа науки.  

Как А.С. Пушкин есть «наше всё» в культуре, так М.В. Ломоносов есть 

«наше всё» в науке. Обращаясь к его личности и к его научному наследию, 

можно достаточно объемно представить, что этот воплощенный образ науки 

являл собой. Патриотизм в науке – одна из главных отличительных черт дан-

ного образа. Патриотические мотивы пронизывали не только литературно-

поэтическое творчество ученого, вдохновляли на создание «Российской исто-

рии», его просветительская деятельность означала борьбу за благо своей стра-

ны, ее процветание, «усердие к пользе отечества». Слово «борьба» здесь ока-

зывалось ключевым, поскольку и создание университета, и стремление пре-

вратить Академию наук в центр национальной науки, т. е. служащей нацио-

нальным интересам, и убежденность, что язык науки в России должен быть 

национальным, требовали от ученого героического энтузиазма в условиях 

мощного противодействия «неприятелей наук российских».  

Из многих других характеристик этого образа в контексте данной темы 

следует выделить универсальность научной деятельности М.В. Ломоносова, 

который предстает и как организатор науки, и как ученый, разносторонность и 

энциклопедизм которого позволяет соотнести его с гениями эпохи Возрожде-

ния. Данная синтетичность научных интересов ученого позволила ему впервые 

в России обратиться к созданию физической картины мира.  

Эти черты образа науки – патриотизм, синтетичность, стремление к 

цельности, героическое служение истине, просветительство – стали ценност-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 131 - 

ными ориентирами для философов XIX в., обратившихся к феномену науки. 

«Что есть наука?», – так сформулировал эту проблему в своем незавершенном 

трактате «Русские ночи, или О необходимости новой науки и нового искус-

ства» В.Ф. Одоевский, и ответил на данный вопрос так – это образ воззрения 

на предметы. Указанный образ отличался целостностью, когда суть науки есть 

не разрозненные ее дисциплины – математика, история, филология, а междис-

циплинарные связи. Единство научного знания представлялось им образно как 

храм, где в гармоничном единстве находятся и архитектура, и иконопись, и 

чувства верующих. Основой такого идеального храмового единства науки вы-

ступает ее нравственная ценность, определяемая философией. Образ науки, 

обозначенный В.Ф. Одоевским, был наполнен романтическим энтузиазмом, 

верой в просвещение, в возможность на основе синтеза научных знаний сфор-

мировать цельное мировоззрение. 

В 30–40-х гг. XIX в. в России в бурных общественных дискуссиях по-

явились две основные мировоззренческие парадигмы – славянофильская и за-

падническая. Вопрос о роли и месте науки в обществе обрел свой особый ста-

тус как продолжение полемики об историческом пути России. Наука рассмат-

ривалась как проявление западного просвещения, как его рационалистическое 

ядро, но именно торжествующий, господствующий рационализм оказывался 

неприемлемым для славянофилов, которые видели в его торжестве опасность 

разрушения цельного единства знания. Не само просвещение стало предметом 

критики со стороны славянофилов, но просветительство как «оторвавшаяся от 

жизни наука» (И.В. Киреевский). Признание славянофилами возможности 

национальной науки опиралось на некий образ этой науки, которому были 

присущи такие черты, как цельность знания, отражающая цельность бытия, 

нравственное начало, «живознание» как органическое единство не только чув-

ственного опыта и разумного постижения, но и религиозной интуиции, без 

которой истину постичь невозможно. Этот образ науки был ориентирован на 

ценности духовные, как высшие в познавательном процессе. 

Идеологические споры славянофилов и западников, поиск логически 

четких, научно обоснованных ответов на вопросы об историческом пути Рос-

сии во многом способствовали быстрому распространению идей нового евро-

пейского философского учения позитивизма с его убежденностью в могуще-

стве науки. В позитивизме русские западники увидели и «позитивный метод», 

и революционное начало, и веру в прогресс, вытесняющую религиозную веру. 

Вариации позитивизма в России во многом определялись готовностью их 

представителей акцентировать тот или иной аспект новомодного учения – от 

крайностей применения субъективного метода в социологии у П. Лаврова до 

корректно-кабинетного использования идей позитивизма у Н.И. Кареева.  

Одной из существенных особенностей позитивистского понимания 

науки и ее места в историческом процессе было почти религиозное убеждение 

в ее всесилии, ее мифологизация. А.Ф. Лосев назвал Р. Декарта подлинным 

основателем европейского позитивизма, а характерные черты этого учения – 

собственно позитивизм, механицизм и рационализм – прямым порождением 

картезианской мифологии. Р. Декарт находит основу для своей философии в 

«я», в субъекте, в мышлении, в познании: «…такова его собственная мифоло-

гия, такова вообще индивидуалистическая и субъективистическая мифология, 

лежащая в основе новоевропейской культуры и философии» [3, с. 403–404]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 132 - 

Наука не существует без мифа, наука всегда мифологична, таков был вывод 

А.Ф. Лосева. Данное определение во многом объясняет и популярность пози-

тивизма в России XIX в., и те ожидания, которые возлагали на него, – ожида-

ния, питавшиеся этой мифологией. Рационализм не был вполне укоренен в 

нашей почве, и лишь в XVIII в. начинает широко распространяться в обще-

ственном сознании, поэтому мифологизм был привычным способом объясне-

ния даже таких явлений, как наука. 

Один из самых интересных образов науки, рожденных в рамках рус-

ского позитивизма, принадлежал П.А. Кропоткину, ученому-революционеру 

не только в области естественных наук, но и в теории анархизма. Он отмечал, 

что учение О. Конта оказало сильное влияние на все научные исследования, а 

идеи Г. Спенсера способствовали развитию теории общественного развития 

нравственности. Романтизм, жертвенность и утопизм были столь же характер-

ны для интеллектуального поиска П.А. Кропоткина, как и эмпиризм, механи-

цизм, позитивизм. Столь широкая палитра научных и гражданских интересов 

ученого – от географии, истории, этики до биосоциологических идей и науч-

ных оснований анархизма – привела его к мысли о необходимости создания 

«науки о науке», некой синтетической науки, опирающейся на методологию 

естествознания, позитивизм, на органическое единство социологии и биоло-

гии, «философии, охватывающей все физические, химические, жизненные и 

общественные явления как одно целое» [4, с. 257]. 

Этот образ синтетической науки был бы не полон без этического 

наполнения, которому П.А. Кропоткин уделил особое внимание. Основной 

идеей его этики является представление об эволюционном характере развития 

этических учений, которые, подобно живым организмам, проходят различные 

стадии развития – от первобытных примитивных установок до «высокоиде-

альных» учений новейшего времени. Именно в вопросе об укоренности нрав-

ственности в природе он выступал с критикой О. Конта, считая, что нрав-

ственное начало заложено в человеке как инстинкт. Эволюция нравственности, 

считал П.А. Кропоткин, связана с изменениями «строя общественной жизни». 

Основным критерием нравственности поступков людей он считал, в соответ-

ствии с позитивистской позицией, полезность или вредность последствий этих 

поступков для большинства людей в настоящем и будущем.  

В работе «Современная наука и анархия» П.А. Кропоткин подвел 

определенный итог созданию образа науки. Анархию он представлял как ми-

ровоззрение, основанное на универсальном механицизме природы и общества, 

на методе естественных наук, способном проверить любое научное положе-

ние, на создании синтетической философии, объемлющей все науки, способ-

ной дать ответы на все современные вопросы. К этому образу следует доба-

вить личностные качества ученого, его самопожертвование в служении соци-

альным идеалам, которые совпадают с идеалами науки.  

Отдельные аспекты позитивистского образа науки в России были раз-

работаны П. Энгельмейером, инженером, автором «Философии техники» и 

«Теории творчества». Он акцентировал внимание на философии техники как 

«технологии технологий», а один из ее разделов называл эврологией, всеоб-

щей теорией человеческого творчества. В своем определении техники он воз-

вращал этому понятию его первоначальный смысл – как искусства целена-

правленного воздействия на материю. К технике, таким образом, следовало 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 133 - 

отнести не только инженерную деятельность, но и педагогику, медицину, ис-

кусство, культуру в целом. Эврология как наука о творчестве должна была 

охватить все сферы культуры. Универсальными оказывались основные стадии 

творческой деятельности – замысел на уровне инстинкта, проективность разу-

ма, материальное воплощение замысла или умение.  

Техницизм, в трактовке П. Энгельмейера, был ключевым положением 

в общей картине становления второй, искусственной природы, создаваемой 

творческими усилиями человека. Различные виды человеческой активности 

рассматривались им как различные грани единого творческого процесса, в ко-

тором философии и науке отводилась своя роль – систематизации, выбора 

направления развития. Отличие собственно науки от техники (искусства) он 

видел в том, что наука объясняет, помогает усвоению и пониманию, а техника 

приводит к осуществлению целей, практической реализации идей. По сути, это 

разделение деятельности на субъективирующую и объективирующую находи-

лось в русле позитивистской традиции. В поисках некой общей синтетической 

науки П. Энгельмейер пришел к пониманию того, что именно творчество мо-

жет выполнить эту миссию, поскольку, жизнь и есть творчество, а следова-

тельно, теория жизни должна быть теорией творчества. 

В русском позитивизме особое место занимает наследие Е.В. де Робер-

ти, с именем которого связано появление отдельного направления – гиперпо-

зитивизма (робертизма), на определенном этапе девизом которого было «с 

контизмом против О. Конта». Вера в прогресс, в научное познание как выс-

шую форму познавательной деятельности, представление о методологической 

связи естественных наук и социологии в его творчестве были приметами ори-

ентации на позитивизм, который рассматривался им как некий философский 

проект «совершенной жизни». Однако позицию Е.В. де Роберти нельзя пред-

ставить как простую рецепцию западного позитивизма, поскольку задача, ко-

торую ставил перед собой русский философ, заключалась в разработке своего 

рода этической версии позитивизма (см.: [5, с. 218–222]). И хотя сложно ре-

конструировать на основе его работ непосредственно представление о гипер-

позитивистском образе науки, все же можно выделить ряд значимых для его 

позиции требований к науке: разработка методологии, позволяющей сформи-

ровать целостную научную картину мира; гносеологический оптимизм и борь-

ба с агностицизмом; провозглашение сенсуализма фундаментом научной фи-

лософии; линейное эволюционное развитие цивилизации, в котором науке от-

ведено место наряду с философией, искусством и практической деятельно-

стью; декларация «закона» соотношения науки и философии. Наука в трактов-

ке Е.В. де Роберти была одним из важнейших компонентов социальности, то-

гда как мораль провозглашалась синонимом социальности. Таким образом, в 

русском позитивизме образ науки снова наполнялся этическим смыслом. 

Образ науки, предстающий в работах автора «всеобщей организацион-

ной науки» А.А. Богданова, является одним из наиболее оригинальных и акту-

альных до нынешнего времени. В 1922 г. в Берлине было полностью опублико-

вано его самое значительное произведение «Тектология», в котором строилась 

всеобъемлющая наука о законах структурной организации различных систем во 

всех областях человеческого опыта. А.А. Богданов исходил из понимания це-

лостной организации мира, в которой все части характеризуются структурным 

единством – от микромира до социальных явлений. Тектология – это качествен-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 134 - 

но новая наука, которая вбирает в себя весь опыт человечества, вырабатывает 

новую методологию, берет на себя функции философии, преодолевает углубля-

ющуюся дифференциацию научного знания. Так представляет А.А. Богданов 

роль и место новой науки в общественном развитии, которое и само под воздей-

ствием тектологии приведёт к построению «разумного общества». Идеи русско-

го мыслителя о новой организационной науке, по сути определявшие новый об-

раз науки, предвосхитили развитие науки в XX в., появление синергетики, тео-

рии систем, востребованность системного подхода в различных областях науки. 

За рамками рассмотрения вопроса об образе науки в русском позити-

визме остались многие имена, и прежде всего представителей естественно-

научного направления, в определенной степени близких данному течению 

например, И.М. Сеченова, В.М. Бехтерева). Однако и представленные взгляды 

о том, какой должна быть идеальная наука, позволяют сделать определенные 

обобщающие выводы.  

Особенностями образа науки в русском позитивизме, несмотря на все 

его многообразие и вариативность этого направления, стали: актуализация 

проблемы метода научного исследования, идеи цельности, системности науч-

ного знания, этизация науки, перенос методов естествознания на область гу-

манитарного и социального знания, требование практичности, социальной по-

лезности в оценке научного знания. 

Еще одним направлением в русской философии рассматриваемого пе-

риода стало неокантианство, обратившееся к проблеме науки в контексте 

культуры. Наиболее значительным представителем этого философского тече-

ния в России был А.И. Введенский, впрочем определявший свою позицию как 

«логицизм», исходя из логического принципа противоречия как «основного 

закона сознания», естественного и нормативного для наших представлений. 

Выводное знание, таким образом, есть знание о наших представлениях и не 

годится для того, что находится за их пределами. Насколько возможна в таком 

случае наука? Этот вопрос, заданный еще в кантовской философии, продолжал 

волновать ее последователей. Пытаясь ответить на него, А.И. Введенский пи-

сал: «Параллельно с естественно-научными исследованиями почти каждый 

вопрос должен подвергаться также и философской обработке, цель которой 

состоит в том, чтобы на основании данных естествознания и главным образом 

анализа самой нашей познавательной способности... построить такие понятия 

о природе, которые имели бы реальное значение, т. е. которые изображали бы 

нам связь и законы самих явлений» [6, с. VII].  

Таким образом, гносеологии А.И. Введенский отводил определяющую 

роль, считая, что от изучения познавательных способностей зависят и научные 

данные, сама же наука оперирует только представлениями о явлениях, а мате-

рия, все то, что составляет содержание метафизики, относится к предмету ве-

ры. Так в цельное научное мировоззрение он включил веру как знание, не тре-

бующее опытного подтверждения. Проблеме веры посвящены несколько работ 

А.И. Введенского: «О видах веры в ее отношении к знанию» (1893), «Условие 

допустимости веры в смысл жизни» (1890) и др. Он выделяет различные виды 

веры – «наивную», «слепую», действующие вопреки рассудку, и «обоснован-

ную» и «сознательную» веры, сознательно допущенные рассудком, в высших 

своих проявлениях опирающиеся на нравственный долг, веру в бессмертие 

души.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 135 - 

Взгляды А.И. Введенского относительно научного познания были про-

должены в работах его учеников и последователей – И.И. Лапшина, 

Г.И. Челпанова, Г. Ланца. Хотя целостного образа науки русское неокантиан-

ство не создало, однако внесло существенные коррективы в философское 

осмысление феномена науки, акцентировав внимание на вопросах идеалов в 

науке, соотношения веры и знания, места веры в научном познании, значимо-

сти гносеологических проблем в научном познании, исследования различных 

видов деятельности, трактовки социальной и научной активности как нрав-

ственной позиции. 

В русском неогегельянстве, интуитивизме, феноменологии не столько 

создавался собственный образ науки, сколько оттачивались его отдельные 

грани, способствуя последующему осмыслению феномена науки в отечествен-

ной философской мысли. Так идеи интуитивизма в работах Н.О. Лосского, 

С.Л. Франка, А.Ф. Лосева способствовали разработке вопросов о субъектно-

объектных связях в познании как отражении цельности бытия, о роли субъекта 

в научном познании, о значении интуитивного знания в науке. Проблемы 

междисциплинарности как способа преодоления растущей дифференциации 

научного знания, «предпосылочного знания», исследования природы гумани-

тарных текстов, герменевтики рассматривались в трудах Г.Г. Шпета. 

Образ науки и проблемы научного знания рассматривались и русскими 

религиозными философами. Это отдельная, плодотворная тема. Достаточно 

назвать работы С.Н. Булгакова «Природа науки», П.А. Флоренского «Наука 

как символическое описание», Е.Н. Трубецкого «Метафизические предполо-

жения познания» и многие другие. Не менее значительным оказывается образ 

науки, представленный в русском космизме в трудах Н.Ф. Федорова, 

В.И. Вернадского, К.Э. Циолковского, идеи которых не могут быть сведены к 

позитивистской рецепции развития науки, а являются действительно космиче-

ским прорывом в формировании образа науки будущего.  

Список литературы  

1. Очерки истории русской философии: Введенский А.И., Лосев 

А.Ф., Радлов Э.Л., Шпет Г.Г. Свердловск: Изд-во Уральского ун-

та, 1991. 592 с.  

2. Ньютон-Смит В. Рациональность науки // Современная филосо-

фия науки: хрестоматия. М.: Наука, 1994. С. 137–144. 

3. Лосев А.Ф. Диалектика мифа //Лосев А.Ф. Из ранних произве-

дений. М.: Правда, 1990. 145 с. 

4. Кропоткин П.А. Хлеб и Воля. Современная наука и анархия. М.: 

Правда, 1990. 643 с. 

5. Бузук Л.Г. Русский позитивист Е.В. де Роберти: эволюция фило-

софских взглядов // Социально-гуманитарные знания. 2008. № 3. 

С. 213–223. 

6. Введенский А.И. Опыт построения теории материи на принци-

пах критической философии. СПб.: Тип. В. Безобразова и Ко, 

1888. 340 с. 

7. Бондарева Я.В. Развитие принципа синергии в учениях о преоб-

разовании человеческого бытия (к вопросу о методологических 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 136 - 

основаниях русской религиозной философии) // Вестник Мос-

ковского государственного областного университета. Серия 

«Философские науки». 2013. № 2. С. 5–10. 

8. Бондарева Я.В. Методологические основы русской религиозной 

философии: историко-философский анализ. М.: Изд-во МГОУ. 

2011. 322 с. 

 

IMAGES OF SCIENCE IN THE XIX-TH - EARLY XX-TH CENTURY 

RUSSIAN PHILOSOPHY  

G.L. Buzuk, I.I. Sеmaeva  

The Academy of Professional Development and Re-Training of Educators 

The article analyzes the views of Russian philosophers of the XIX-th and early 

XX-th century regarding the place and role of science in society, values of sci-

entific knowledge and the scientist's responsibility, the structure of scientific 

knowledge, the formation of the various philosophical trends in the representa-

tions of the image of science as an integral vision of the ideal future science. 

The main features that characterize the belief in science of the Russian positiv-

ism and Russian neo-Kantianism representatives are studied. The directions of 

further research of the problem of the image of science formation in the Russian 

philosophical thought are also examined within the article's format. 

Keywords: image of science, Russian positivism, Russian neo-Kantianism, 

specific features of scientific knowledge, the value basis of science, responsi-

bility of the scientist, perfect science of the future. 

Об авторах: 

БУЗУК Геннадий Леонидович – доктор философских наук, профессор 

кафедры истории и философии образования и науки ФГАОУ ДПО «Академии 

повышения квалификации и профессиональной переподготовки работников 

образования», г. Москва. E-mail: buzukg@yandex.ru 

СЕМАЕВА Ирина Ивановна – доктор философских наук, профессор 

кафедры истории и философии образования и науки ФГАОУ ДПО «Академии 

повышения квалификации и профессиональной переподготовки работников 

образования», г. Москва. E-mail: irinasemaeva@yandex.ru 

Authors information: 

BUZUK Gennady Leonidovich – Ph. D., Prof. of the Department of history 

and philosophy of education and science of the Academy of Professional Develop-

ment and Re-Training of Educators, Moscow. E-mail: buzukg@yandex.ru 

SEMAEVA Irina Ivanovna – Ph. D., Prof. of the Department of history and 

philosophy of education and science of the Academy of Professional Development 

and Re-Training of Educators, Moscow. E-mail: irinasemaeva@yandex.ru 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 137 - 

УДК 1(091) 

«РОССИЯ-ЕВРАЗИЯ» П.Н. САВИЦКОГО И НАСЛЕДИЕ 

В.И. ЛАМАНСКОГО: ГЕОГРАФИЧЕСКИЕ И 

СОЦИОКУЛЬТУРНЫЕ «МИРЫ» 

П.А. Павлов 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

Статья посвящена работам В.И. Ламанского «Об историческом изучении 

греко-славянского мира в Европе» и «Три мира Азийско-Европейского 

материка» и П.Н. Савицкого «Европа и Евразия», представляет собой 

сравнительный анализ их географических и социокультурных концеп-

ций. Рассматриваются понятия «средний мир» и «Россия-Евразия», Рос-

сия как «мир» и «континент». Подвергается первоначальной проверке 

предположение о позднем славянофиле В.И. Ламанском как возможном 

предшественнике евразийцев. 

Ключевые слова: Россия-Евразия, евразийство, славянофильство, исто-

рико-культурные особенности, культурно-исторические элементы, про-

гресс, европеизация. 

В современной России немалое внимание уделяется вопросу о принад-

лежности нашей страны множеству европейских или азиатских государств. 

Признавая необходимость обращаться в полемике к мнению мыслителей про-

шлого, многие ссылаются на творчество представителей такого историософ-

ского движения, как евразийство.  

Выделение России и сопредельных территорий в особый «мир», от-

личный как от Европы, так и от Азии, привлекающий к евразийству особое 

внимание, не является, однако, изобретением представителей этой школы. Тем 

не менее во избежание путаницы в словоупотреблении имеет смысл назвать 

эту центральную для всего движения мысль «евразийской идеей» как таковой, 

в отличие от всего множества идей, разделяемых теми или иными евразийца-

ми. Для того чтобы прояснить генезис этой собственно евразийской идеи, 

впервые изложенной в статье П.Н. Савицкого «Европа и Евразия», мы обра-

тимся к трудам русского слависта XIX в. В.И. Ламанского, придерживавшего-

ся славянофильских взглядов и критиковавшего, в связи с этим, традиционное 

деление на части света. Сравнительный анализ текстов Ламанского и «Европы 

и Евразии» как первой значительной работы Савицкого позволит обозначить 

один из возможных корней евразийства в контексте отечественной историосо-

фии посредством выявления основных базисных черт сходства их воззрений 

при отсутствии в статье Савицкого прямых ссылок на сочинения предше-

ственника. 

Прежде чем приступить к сравнению, стоит рассмотреть статью П.Н. 

Савицкого как полемическую работу. «Европа и Евразия» была написана в 

1921 г. как отклик на книгу князя Н.С. Трубецкого «Европа и человечество» 

(1920). Во время написания книги её автор ещё не был «евразийцем» в том 

смысле, что речь у него не шла о России как особой евразийской цивилизации. 

В то же время Савицкий уже в период Гражданской войны использовал поня-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 137–143 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 138 - 

тие «Евразия» в смысле, который будет присущ ему в последующих работах 

[1, с. 632]. «Европа и человечество», что явствует даже из названия, делает ос-

новной акцент именно на «Европе» или цивилизации «романо-германцев», на 

языке книги, не уточняя, какая именно часть «человечества» должна противо-

стоять агрессии этой цивилизации и её претензии на исключительность. В ста-

тье «Европа и Евразия» под антиколониальную утопию Трубецкого положен 

географический субстрат. Савицкий упрекает Трубецкого в призыве к призна-

нию равноценности и несоизмеримости всех народов и культур и полному от-

рицанию понятия прогресса и всяких попыток градации человеческих обществ 

по ступеням развития. По его мнению, равноценность народов возможна в 

сфере духовной (сфере «идеологии» на языке статьи), в то время как в области 

материальной – в науке и техническом (военном и промышленном) развитии 

существуют как прогресс, так и градация по ступеням развития [4]. Исходя из 

вышесказанного, Савицкий полагает «пустым звуком» призыв Трубецкого бо-

роться с романо-германской цивилизацией, обращенный ко всему человече-

ству, однако видит возможной такую борьбу, если её будет вести конкретная 

цивилизация, равновеликая западноевропейской и предлагает в качестве такой 

цивилизации Россию [4]. Обоснование целостности и самостоятельности Рос-

сии как особого «мира» и «России-Евразии», содержащееся в третьей главе 

«Европы и Евразии» является первым положительным изложением собственно 

евразийской идеи. Именно этот фрагмент статьи П.Н. Савицкого мы и сравним 

с работами В.И. Ламанского «Об историческом изучении греко-славянского 

мира в Европе» (1870) и «Три мира Азийско-Европейского материка» (1892). 

В.И. Ламанский в противовес привычному делению на Европу и Азию 

предлагает собственную трёхчастную модель: «три крупные части, три вели-

ких отдела или мира, каждый со своими, исключительно ему свойственными, 

географическими, этнологическими и историко-культурными особенностями 

<…> 1) собственная Европа, 2) собственная Азия и 3) средний мир, т. е. нена-

стоящая Европа и ненастоящая Азия» [3, с. 185]. Причём под Европой пони-

маются именно западноевропейские страны, населённые романскими и гер-

манскими народами, славян мыслитель относит, исходя из своих славянофиль-

ских представлений, к «ненастоящей Европе». Более того, именно без этих 

территорий с проживающими на них народами существование «среднего ми-

ра» немыслимо. Ламанский пишет: «шестая часть света, Россия, получает по-

чти полный вид особого самобытного материка только с приложением к ней 

остальной восточной, закарпатской и задунайской, греко-славянской Европы, 

которая ни судьбами своими, ни этнографическим составом, ни географиче-

ским характером, с одной стороны, не походит на западную, романо-

германскую Европу, а с другой – без России, на которую опирается, не состав-

ляет одного самостоятельного целого» [2, с. 82]. Подобным образом рассужда-

ет в статье и П.Н. Савицкий: «Россия как по своим пространственным масшта-

бам, так и по своей географической природе, единой во многом на всем ее 

пространстве и в то же время отличной от природы прилегающих стран, явля-

ется “континентом в себе”. Этому континенту, предельному “Европе” и 

“Азии”, но в то же время непохожему ни на ту, ни на другую, подобает, как 

нам кажется, имя “Евразия”. <…  Вместо обычных двух на материке “Старого 

Света” мы различаем три континента: Европу, Евразию и Азию» [4]. Для сопо-

ставления точек зрения мыслителей важен также следующий фрагмент «Евро-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 139 - 

пы и Евразии»: «Россию мы отожествляем с Евразией. <…> Но не только в 

географических определениях смысл предлагаемого изменения формулировок. 

Это изменение ориентировано также на определенные культурно-

исторические обстоятельства: учитывая то, что с понятиями “Европа” и 

“Азия” связаны у нас некоторые культурно-исторические представления, мы 

заключаем в имя “Евразия” некоторую сжатую культурно-историческую ха-

рактеристику того мира, который иначе называем “российским”, – его харак-

теристику как сочетания культурно-исторических элементов “Европа” и 

“Азия”, не являющегося в то же время, в полной аналогии с природой геогра-

фической, ни Европой, ни Азией» [4]. Мы видим, что оба автора пользуются 

трёхчастным делением Евразийского материка взамен привычного двухчаст-

ного, выделяют Россию и сопредельные ей территории в качестве «материка» 

или «континента», подобно тому, как Европа традиционно отделяется от Азии, 

несмотря на отсутствие достаточных географических оснований. Кроме того, 

оба мыслителя применяют понятие «мир» в схожем специфическом значении, 

сопряжённое, по всей видимости, с понятием «культурно-исторические эле-

менты» или «историко-культурные особенности», дополняемых у Ламанского 

особенностями этнографическими и географическими. В связи с возникнове-

нием нового «материка», называемого Савицким «Евразией» и не имеющего 

определённого имени у Ламанского, возникают два основных вопроса: осно-

вания выделения именно этой территории в таком качестве и границы её с со-

седними «мирами». Частично на этот вопрос отвечают приведённые выше вы-

держки, однако для полноты понимания следует вновь обратиться к тексту. 

Обосновывая бытие «среднего» мира как отдельного «материка», Ла-

манский пишет: «резко отличаются Восток и Запад своим общим географиче-

ским характером. Относительно распределения гор и равнин, суши и воды, 

матерой земли и береговой линии романо-германский запад без своих не евро-

пейских владений наделен так равномерно, что почти правильно разделяется 

на шесть более или менее равных частей – Скандинавию, Великобританию, 

Германию с Голландией и Францию с Бельгией, Италию, и Испанию с Порту-

галией. …на нашем греко-славянском востоке преобладает и господствует од-

нообразие равнин и степей, которое вместе с развитием больших речных си-

стем помогло и содействовало образованию одного многочисленнейшего 

народа и громаднейшего государства» [2, с. 77]. Так же часто он рассматрива-

ет как аргумент характер морских берегов: «От настоящей Европы и от насто-

ящей Азии отличается Россия и крайне бедным развитием береговой линии, 

ибо, за выключением неудобных для мореплавания омывающих русские пре-

делы Северного и Великого океанов, в России приходится 1 береговая миля на 

175 кв. миль суши» [3, с. 199]. Всё это влечёт, в одном случае, к образованию 

ряда самостоятельных приморских государств, примерно равных друг другу, в 

другом – к возникновению единой континентальной державы. В связи с этим 

мыслитель приходит к выводу о том, что «учения о так называемых универ-

сальных, великих и малых державах, о системе политического равновесия и 

пр. имеют чисто местный, частный западноевропейский характер, основаны 

только на романо-германских исторических и географических условиях и во-

все ни с какой стороны не применимых ни к России, ни к Северной Америке, 

ни даже к Великобритании» [2, с. 78]. П.Н. Савицкий также использует гео-

графические доказательства, однако его аргументация имеет свои особенно-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 140 - 

сти: «в чисто географическом смысле Россия в границах 1914 г. или, вернее, в 

своих частях, лежащих на восток от меридиана Пулкова (берем искусственные 

пределы, так как естественная граница отсутствует), представляет собой 

…наиболее континентальный мир из всех географических миров того же про-

странственного масштаба, которые можно было бы выкроить на материках 

земного шара. <…> Почти на всем своем протяжении она обладает климатом, 

единым во многих основных своих чертах и в то же время существенно отлич-

ным от господствующих климатов “Европы” и “Азии”» [4]. Существенными 

характеристиками этого климата Савицкий видит умеренное количество осад-

ков и весьма широкую амплитуду колебания температур в течение года. Кроме 

того, немалое значение придаётся им характеру расположения почв, высотно-

поясному в Европе и широтно-поясному в Евразии: «В отношении почв той 

скрепой, которая накрепко связывает части России, лежащие по одну и по дру-

гую сторону Уральского хребта, является полоса черноземов, которая прости-

рается от пределов Подолии до Минусинских степей и в то же время не имеет 

никаких аналогий среди почв “Европы” и “Азии”» [4]. Присутствует также 

пересечение аргументов, так, например, Савицкий пишет о том, что «Основ-

ным топографическим элементом России как географического целого являют-

ся три равнины <…> единое во многих отношениях, равнинное пространство. 

Россия представляет собой сочетание этих равнин с частью горных стран, 

окаймляющих ее равнинное пространство с востока и юга» [4], а в работах 

Ламанского имеются указания на различия климатов, однако это доказатель-

ство употребляется им значительно реже и не развёрнуто. Главное же сходство 

аргументации обоих мыслителей – это выведение историко-культурных осо-

бенностей того или иного «мира» из объективных географических причин, по-

иск оснований единства или различия народов в сфере географии, а не, напри-

мер, биологии или социологии.  

Границы «среднего мира» или «Евразии» видятся мыслителям различ-

но: западный рубеж «ненастоящей Европы» Ламанский проводит, ввиду свое-

го понимания роли южных и западных славянских народов, по линии Данциг–

Триест, т. е. по границе области проживания славян. Савицкий, как видно из 

вышеприведённой выдержки, проводит условную границу по Пулковскому 

меридиану, не придавая, таким образом, значения родству племён. Зато прин-

цип проведения границы «среднего мира» с Азией у двух авторов сходен – она 

отождествляется с государственной границей России, с признанием возмож-

ной дальнейшей экспансии. Ламанский пишет: «мы поступаем совершенно 

правильно, принимая политические границы России с собственной Азией за 

границы Среднего мира, хотя бы они и вовсе почти не совпадали с границами 

естественными и этнографическими» [3, с. 230]. Еще более смелое его выска-

зывание: «как бы мы ни преувеличивали значение новейшего движения юных 

японцев, китайцев, турок, персиян, монголов и татар к сближению с Европой и 

к принятию ее цивилизации, однако, в самом благоприятном для них предпо-

ложении тут ничего иного нельзя ожидать, как постепенного и более мягкого 

подчинения этих народов Европе и России» [3, с. 193]. Таким образом, ратуя 

за восстановление национальной справедливости в виде освобождения от ино-

земного гнёта и объединения славян на западе, мыслитель согласен на любую 

границу на востоке (юге), лишь бы она простиралась как можно дальше. В све-

те подобных высказываний весьма сложно заподозрить В.И. Ламанского в ан-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 141 - 

тиколониализме, что предполагает различие между его позицией и точкой зре-

ния Савицкого, статья которого куда более уточняет, чем оспаривает основные 

тезисы «Европы и человечества» – работы, безусловно, антиколониальной. 

Говоря о мире, который должен противостоять «Европе», Савицкий пишет: «в 

этом мире этнографическая Россия играет центральную и определяющую 

роль. Но было бы совершенно не правильно то культурно-историческое про-

тивопоставление, нарастание которого мы можем осязать в современности, 

сводить к противоположению Европе России как этнографического целого. 

Противоположение это питается и в идеологическом, и в милитарном отноше-

нии силами не одной этнографической России, но целого круга примыкающих 

к ней туранских, монгольских, арийских, иверских, финских народов. <…> 

Даже исключительно в целях учесть такое соучастие нероссийских элементов 

в некотором общем с этнографической Россией действии было бы правильно 

Россию, в ее противопоставлении “Европе”, именовать “Евразией”» [4]. Здесь 

речь идёт об инородцах внутри самой России, однако мыслитель предполагает 

экстраполяцию этих отношений и на другие страны и их народы: «К границам 

России примыкает ряд народов и стран, которые, не входя в пределы России и 

стремясь в большинстве случаев сохранить полную свою политическую от нее 

независимость, связаны, однако, с Россией некоторой общностью духовного 

склада и отчасти расовых и этнографических свойств. Страны эти не являются 

«романо-германскими», но в ряде случаев так же, как и Россия, служили и 

служат объектом “европеизации”. В то же время многие из них заключают в 

своем прошлом и настоящем залог духовного своеобразия. Народы и страны 

эти, весьма вероятно, могут стать союзниками России или примкнуть к ней в 

ее культурно-историческом противоположении “Европе”. Не исключено, что 

это случится (а отчасти уже и имеет место) в отношении некоторых славян-

ских народов, турок, персов, монголов, застенного Китая» [4]. Очевидно, что 

славяне перечислены в числе возможных союзников, однако наряду с осталь-

ными, неродственными народами, что станет характерной особенностью 

евразийцев в сравнении, как со славянофилами, так и с современными им 

националистами. Здесь также видно значительное различие во взгляде на ино-

родцев внутри России: если у Ламанского им лишь предстоит приобщаться к 

культуре через общение с главенствующим народом, то Савицкий признаёт 

вклад инородцев в общее дело становления русской культуры и государствен-

ности. Однако является ли различие колониального экспансионизма Ламан-

ского и антиколониального экспансионизма Савицкого принципиальным или 

только терминологическим? В своей статье Савицкий задаётся вопросом: «по-

скольку Россия в своем противопоставлении “Европе” вовлекает в свой лагерь 

целый ряд иных нероссийских народов, не означает ли для этих народов такое 

вовлечение простую смену ига “романо-германской” культуры игом культуры 

российской? Отвечая на такой вопрос, следует прежде всего отметить, что и 

народы Евразии не однохарактерны друг другу; их культурные потенции раз-

личны, и, например, то, что может относиться к тунгусам, не относится к баш-

кирам и киргизам, а тем более к туркам и персам. Жизнь жестока; и на сла-

бейших народах Евразии может тяготеть российское иго, однохарактерное игу 

романо-германскому» [4]. Таким образом, признавая влияние инородцев в 

прошлом и их значение в настоящем, мыслитель вовсе не обещает им непре-

менных самостоятельности и равенства в будущем, хотя и пишет о том, что 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 142 - 

«Евразия есть область некоторой равноправности и некоторого “братания” 

наций, не имеющего никаких аналогий в междунациональных соотношениях 

колониальных империй» [4]. Здесь мы убеждаемся, что, подобно 

В.И. Ламанскому и в отличие от Н.С. Трубецкого, П.Н. Савицкий признаёт 

градацию различных народов по ступеням развития, пусть и не распространяет 

её на сферу «идеологии», о чём он заявлял в вышеприведённых цитатах из 

первых глав статьи «Европа и Евразия». 

Борьба В.И. Ламанского с универсализмом, теорией общечеловеческой 

цивилизации и традиционным делением истории на Древнюю, Среднюю и Но-

вую, схожая с положениями «Европы и человечества», не имеет серьёзных пе-

ресечений с текстом статьи П.Н. Савицкого, скорее всего, именно из-за харак-

тера статьи, являющейся откликом на книгу Н.С. Трубецкого, попыткой «ра-

циональной и эмпирической постановки проблемы» на основании уже сказан-

ного Трубецким. Читатель статьи должен был прежде ознакомиться с текстом 

«Европы и человечества» или, по крайней мере, составить представление о 

книге по приведённым в тексте статьи цитатам, поэтому нам стоит считать 

Савицкого согласным с этими положениями в целом, за исключением огово-

рок, уже описанных выше. Кроме этого важно отметить, что в первой соб-

ственно евразийской работе отсутствует понятие «месторазвитие», чрезвычай-

но важное для дальнейших евразийских построений, хотя предпосылки теории 

месторазвития и присутствуют имплицитно в статье (славянские народы пере-

числяются наряду с неродственными русским народами в числе возможных 

союзников России в борьбе против Европы, народы России причисляются к 

творцам культурно-исторического «мира» Евразии). Также отсутствуют в ста-

тье рассуждения об особой роли степи и степных народов, характерные для 

следующих евразийских работ, хотя и признаётся связующее значение полосы 

чернозёмов, с этими степями отчасти совпадающей.  

Проведенный сравнительный анализ воззрений В.И. Ламанского и 

П.Н. Савицкого на проблему географического базиса социокультурных «ми-

ров» свидетельствует о связи воззрений одного из основоположников евразий-

ства со славянофильской традицией, в границах которой достаточно остро 

представлена критика линеарно-прогрессистского, европоцентристского виде-

ния истории, рожденного проектом Просвещения, различия между положени-

ями мыслителей соответствуют тем, которые должны наблюдаться между 

поздним славянофилом и евразийцем. Принимая многие тезисы Ламанского, 

Савицкий делает их созвучными современной ему общественно-политической 

ситуации. Высказанная им критика антипрогрессистской и антиколониальной 

работы Н.С. Трубецкого стала катализатором возникновения евразийского 

направления в русской историософии, существующего по сей день. 

Список литературы 

1. Глебов С.В. Евразийство между империей и модерном: история в 

документах. М.: Новое издательство, 2010. 632 с. 

2. Ламанский В.И. Об историческом изучении греко-славянского 

мира в Европе // Геополитика панславизма. М.: Иститут рус-

ской цивилизации, 2010. С.42–183. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 143 - 

3.  Ламанский В.И. Три мира Азийско-Европейского материка // 

Геополитика панславизма. М.: Институт русской цивилиза-

ции 2010. С. 183–324. 
4. Савицкий П.Н. Европа и Евразия [Электронный ресурс] 

URL:http://nevmenandr.net/eurasia/1921-PNS-eur.php  

 

P.N. SAVITSKY'S «RUSSIA–EURASIA» AND THE HERITAGE  

OF V.I. LAMANSKY: GEOGRAPHICAL AND SOCIOCULTURAL 

«WORLDS» 

P.A. Pavlov 

Tver State University, Tver 

The article is focused on the comparative analysis of geographical and so-

ciocultural doctrines expressed in V.I. Lamansky's «A Historical Study of 

Greco-Slavic World in Europe» and «The Three Worlds of Asia-European 

continent» and P. N. Savitsky's «Europe and Eurasia». In its format, the 

concepts of «the middle world» and «Russia–Eurasia», Russia as «the 

world» and «the continent» are examined. An assumptions that the late 

slavophile V.I. Lamansky was a possible predecessor of Eurasians is ini-

tially confirmed.  
Keywords: Russia-Eurasia, Eurasianism, Slavophiles, historical and cultural 

specificity,  cultural-historical elements,  progress, Europeanization. 

Об авторе: 

ПАВЛОВ Павел Александрович – аспирант кафедры философии и тео-

рии культуры ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», Тверь. E-

mail: pavloffpavel@yandex.ru 

Author information:  

PAVLOV Pavel Aleksandrovich – Ph.D. student of the Department of Phi-

losophy and Theory of Culture, Tver State University, Tver. E-mail: pavloff-

pavel@yandex.ru 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 144 - 

УДК 1(091)  

ТРИЕДИНСТВО «ДУХ–ДУША–ТЕЛО» КАК 

ОНТОЛОГИЧЕСКАЯ ОСНОВА ЦЕЛОСТНОГО ЧЕЛОВЕКА 

Я.В. Бондарева, И.В. Наместникова, В.Э. Фурсова  

ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет, г. Москва 

Основной целью в процессе концептуального оформления антропологи-

ческих идей в русской религиозной философии стало создание идеаль-

ной модели человека, представляющего собой душевно-телесную це-

лостность. Немаловажное значение в формировании целостной личности 

приобретает синергийный процесс как объединение усилий божествен-

ного и человеческого начал. Русская философия, начиная со славянофи-

лов и Вл. Соловьёва, осуществляла синтез концепции всеединства и пра-

вославного энергетизма, где духовное и телесное начала становятся не-

разрывной «душетелесностью». 

Ключевые слова: дух, душа, тело, личность, всеединство, целостность. 

Отечественную религиозно-философскую антропологию первой поло-

вины ХХ в. с полным основанием можно назвать результатом синтеза предше-

ствующих философских учений о человеке, которые могли не только обога-

щать друг друга новыми подходами в понимании личности, но и входить в се-

рьезные противоречия. Наиболее рельефно антиномия проявлялась в попытке 

синтезировать учение о всеединстве с православным энергетизмом, платониз-

мом, лейбницианством и т. д. 

Так, Н.О. Лосский исходил, с одной стороны, из учения о всеединстве, а 

с другой – развивал так называемую макроантропоцентрическую концепцию, 

призванную преодолеть отрицательное отношение к человеку, тем самым мо-

дернизировав христоцентрическую идею целостности. Основываясь на базовой 

антропологической категории философии Н.О. Лосского, а именно категории 

«субстанциальных деятелей», сообразных Богу и сотворенных Богом, мысли-

тель говорит об их главном отличии – способности к творчеству. Будучи носи-

телями этой абстрактной идеальности, «субстанциональные деятели» являются 

тождественными друг другу, т. е. консубстанциальными, однако, благодаря спо-

собности к активному творчеству, приобретают эмпирическую направленность. 

Конкретная субстанциональность осуществляется посредством богово-

площения, через которое человек общается с Богом и получает возможность 

обожения. Благодаря этому и формируется особый вид бытия – Царство Бо-

жье. Антропологический модернизм Лосского проявляется в синтезе чуждого 

православному мировоззрению эволюционизма творчества «субстанциальных 

деятелей» с идеей боговоплощения как проявления божественного начала в че-

ловеке, весьма близкой по духу и содержанию к православной антропологии.  

Философ приближался к православной традиции и в своём представле-

нии о сущности преображенного, обоженного тела «членов Царства Божия», 

т. е. тела нематериального, образованного из якобы невещественного света, 

звука и теплоты, являющегося проницаемым и соответственно вбирающим 

Вселенную. В понимании Н.О. Лосского материальность и непроницаемость 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 144–152 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 145 - 

тела были порождением души, которая всегда пыталась утвердить свою ис-

ключительность в мире и именно поэтому находилась в противоречивых и да-

же враждебных отношениях с природным миром. Такое понимание вполне 

укладывалось в антропологическую традицию византийского и русского 

Средневековья, в которой тело не воспринимается в качестве виновника рас-

пада и расщепления мира на множество после грехопадения. Всё происходит 

наоборот – именно посредством преображения тела становится возможным 

телесное обожение всего космоса.  

Динамизм, диалектичность, постоянное движение и изменения в вопро-

сах об онтологической целостности человека обосновывались и в философии 

С.Л. Франка, который рассматривал саму природу человека в ключе диалогизма. 

Его убежденность в отсутствии какого-либо «готового “я” до встречи с “ты”» [7, 

с. 148], формирующих при встрече полноценное «мы», является следствием его 

увлеченности учением о всеединстве. В этой диалогической сущности личности 

философ видит прообраз всеединства или соборности как целого, частью кото-

рого как раз и ощущает себя отдельная личность. Следуя за Вл. Соловьевым, 

С.Л. Франк говорит о соборном единстве или Богочеловечестве как о един-

ственной возможности личностного проявления. И все же Франк позволил себе 

двоякое понимание соловьевского Богочеловечества: с одной стороны – как ка-

тегории философии, т. е. с точки зрения осознания внутреннего единства чело-

века с Богом, а с другой стороны – как категории христианского вероучения, 

отражающей содержание догмата о двоякой природе Христа.  

Иными словами, онтология целостного человека наиболее полно рас-

крывается в творчестве С.Л. Франка на основе синтеза его философских и бо-

гословских представлений. Этот синтез приводил к пониманию взаимной 

направленности и равнозначности двух процессов – рождения человека от Бо-

га и рождения Бога в человеке. С точки зрения С.Л. Франка, человечным в че-

ловеке является не собственно человеческая, а именно богочеловеческая его 

сущность. Он представлял человека существом, укорененным в «сверхчелове-

ческой почве» [7, с. 508].  

Однако у С.Л.Франка, как впрочем, и у Соловьева, довольно явно про-

является тенденция к имперсонализму, имеющая идейное основание в учении 

о всеединстве. Да и неоплатоническая традиция понимать материальное как 

минимум духовности вовсе отдаляет философа от христианской антропологии, 

заставляя его осознавать душевную жизнь лишь как «ослабленное, деформи-

рованное и потенциализированное состояние духовного бытия» [8, с. 219]. 

Впрочем, и самой душевной жизни философ не оставляет свободы в своих 

проявлениях, ограничивая ее телесностью. 

Не отвергая идеи антропологической целостности и в основном при-

нимая установку о человеке как существе «психофизическом», в котором уко-

ренено онтологическое единение душевного и телесного, философ, тем не ме-

нее, усматривал в этом единстве явную антиномию. Для мыслителя телесность 

представлялась ограничением душевной жизни, рабством человека, той кель-

ей, сквозь узкие окна которой человек воспринимает окружающий мир. Как и 

у Платона, а позднее – у Оригена, отношения души и тела называются им не 

иначе как «падением» души в телесный мир [9, с. 191]. Онтология душевно-

телесных отношений определяется Франком как тесная связанность высших 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 146 - 

сфер бытия с его низшим, более потенциальным, разобщенным, бесформенно-

экстенсивным уровнем [9, с. 204].  

Вместе с тем С.Л. Франка интересовала объективная сущность онтоло-

гии души и степень ее зависимости от онтологии тела. В конце концов, мыс-

литель остановился на том же суждении, которое стало основополагающим 

для святоотеческой антропологии: независимо от состояния телесности душа 

самостоятельна и ответственна за собственные состояния неустойчивости, а 

именно изменчивость взглядов, чувств, верований, нетвердость убеждений, 

неверность по отношению к другим людям, тенденции к греховности.  

Видя в динамике и диалектике душевно-телесных коллизий одну из 

главных характеристик антропологической целостности, С.Л. Франк обратил 

внимание и на такую характеристику, как промежуточность душевной жизни, 

которая помещена в пространство между бытием идеальным (духовным) и эм-

пирически-предметным (материально-телесным). В трактовке Франка этой 

промежуточной области предназначено быть посредником между вневремен-

ным бытием и временной природой [9, с. 189]. 

В отличие от С.Л. Франка, у П.А. Флоренского идея антропологиче-

ской целостности звучит более традиционно для православной культуры. Из-

вестная трихотомия «дух–душа–тело» [6, с. 112] обосновывается философом 

на основе исторического существования личности Христа как конкретного 

христианского идеала, соединяющего в себе как душевно-духовное, так и те-

лесное начало.  

Исходя из христианской пневматологии, П.А. Флоренский понимал 

духовную часть этой трихотомии не как абстрактное понятие «дух», характер-

ное для западной спекулятивной философской традиции, а как конкретный 

Святой Дух, исходящий через Сына. Только благодаря Святому Духу, по мне-

нию Флоренского, происходит оживление и очищение любой души [6, с. 128], 

и именно это утверждение дало философу твердую почву для обстоятельного 

раскрытия содержания онтологии целостного человека. 

Обосновывая свои мысли филологической этимологией, 

П.А. Флоренский сделал вывод о содержательной тождественности понятия 

«целостность» понятию «целомудрие», которое часто употребляется в бого-

словских сочинениях и отражает единство, нераздробленность, крепость лич-

ности, иными словами – духовную устроенность «внутреннего человека» [6, 

с. 180]. Под «целомудрием» философ понимает простоту или органическое 

единство, целостность личности, которая характеризуется переживанием 

«блаженства» (отказом от страстей) и хранением памяти о божестве, который 

создал людей по своему образу и подобию, а именно – свободными творцами. 

Анализируя антропологическую проблему с антиномических позиций, 

так характерных для его творчества, Флоренский пытался найти понятие, про-

тивоположное понятиям «целомудрие» и «целостность», и, в конце концов, об-

наружил его в понятии «развращенность» или «развороченность» души. Это 

понятие характеризует состояние, при котором разные стороны и слои душевно-

го бытия меняются местами, «изнанка» души выворачивается, выбрасывая на 

поверхность изначально низшие слои, например половое сознание, и, напротив, 

уводя в глубины ее нравственное содержание, ее «лицо», а именно искренность, 

непосредственность и т. д. Главную причину распада целостности человека 

П.А. Флоренский видел в грехе, что вполне традиционно для христианского бо-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 147 - 

гословия, ярким представителем которого являлся философ. Но это не помеша-

ло ему представить весьма оригинальную трактовку самого греха.  

Как мы помним, С.Л. Франк воспринимал динамизм и диалогизм как 

важнейшие характеристики антропологии целостности. В это же время 

П.А. Флоренский считал возможным трактовать данные характеристики в 

плоскости амартологии. С его точки зрения, грех заключается в нежелании 

выйти за рамки тождества «Я=Я», или даже «Я!», а именно желание утвердить 

свое эго как единственное, без своего отношения к другому, кем бы он ни был 

– Бог или любое явление природного мира, замыкание на себе без выхождения 

за пределы себя и является коренным грехом, или «корнем всех грехов». В ка-

честве выхода из состояния эгоцентрической греховности философ предлагает 

вхождение в состояние ее противоположности – состояние любви как выхож-

дение за рамки своей самости и перенос своего Я в не-Я, в другое, т. е. во 

внешнюю реальность. 

Как и С.Л. Франк, П.А. Флоренский уделял большое внимание онтоло-

гии целостной душевной организации, однако его исследования исходили не 

из «философской психологии», а из кардиогносии, «философии сердца», осно-

ванной, в свою очередь, на христоцентрическом понимании природы душевно-

телесных отношений. Телесность и ее целостность становятся не менее важ-

ными для миропонимания, где человек – «храм Божий», в котором обретается 

Дух Божий, и на фоне этих утверждений П.А. Флоренский анализирует «рас-

порядок органов жизни» [6, с. 264] и воспринимает телесность как «первей-

шую» характеристику человека, как основу его целостного устройства.  

Исходя из лингвистической родственности слов «тело» и «цело», для 

Флоренского тело уже не безличное простое вещество («онтологическая пери-

ферия»), а единая личность («онтологическое средоточие»), или «тело в теле», 

которое может объединять в единую личность всё многообразие органов. Это 

«онтологическое средоточие», центром которого является сердце, философ 

наделил мистическим содержанием. Сердце здесь не только определяется как 

центральная и жизнеобеспечивающая часть тела, но и рассматривается как 

«очаг духовной жизни» [6, с. 268]. Более того, в результате исследований в 

области лингвистики и библеистики Флоренский пришел к выводу о возмож-

ности отождествления сердца и духа. Процесс освящения души, таким обра-

зом, детерминирует процесс освящения тела, что в конечном итоге и составля-

ет содержание процесса обожения. Именно непонимание этого факта и приво-

дит, по мысли философа, к типичному, утвердившемуся в интеллигентском 

сознании ошибочному снисходительно-брезгливому отношению к телесности. 

На фоне этих утверждений у П.А. Флоренского, искавшего опору в 

святоотеческой литературе, отчетливо звучала тема «святого тела», достойно-

го соединения с Богом наравне с душой. Такой позитив во взглядах на телес-

ность, поддержанный христоцентрической традицией, не мог не привести к 

созданию позитивной философии истории, к освящению различных областей 

человеческого бытия, где обожение представляется не только вполне возмож-

ным уже в нынешней, земной жизни, но присутствующим в ней. 

Вместе с тем Флоренский четко разграничивал подлинное творчество в 

рамках религии, искусства, хозяйства, ведущее к установлению богочеловече-

ского идеала в мире, и «искусственность» как творчество, воруемое у жизни, 

данной Богом [6, с. 296]. Эту самую искусственность и механичность как лже-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 148 - 

творчество о. Павел противопоставлял естественности как истинной основе 

реальности, идущей от Бога. Иными словами, П.А. Флоренский, высказывая 

идею антропологической целостности, тесно связывал возможность истинного 

творчества с телесностью, что может рассматриваться как творческое развитие 

идей святоотеческой антропологии. 

Христоцентричность в трактовке единства «дух–душа–тело» характер-

на и для философии С.Н. Булгакова, который видел возможность обожения 

только посредством просветления телесного начала. Усматривая общие черты 

у неоплатонизма с его чертами вырождения греческой философской традиции 

и у интеллигентского направления с его брезгливым отношением к телесности, 

философ обратил внимание на антропологию Платона, находившуюся, по 

убеждению С.Н. Булгакова, на пути к истинному пониманию идеи целостного 

человека. Не беря в расчет многочисленные замечания античного философа о 

том, что подлинного бытия душа может достичь только после того как полно-

стью прекратит какое бы то ни было общение с телом [5, с. 16], что тело ис-

пользует чувства как средство «смущения» души каждый раз, когда они пы-

таются действовать совместно, т. е. не позволяет ей достигнуть истины и по-

нимания, – С.Н. Булгаков, тем не менее, видит в сочинениях Платона не тре-

бование метафизического осуждения телесности, но стремление к практиче-

скому, религиозно-этическому аскетизму [4, с. 244]. В силу такой авторской 

трактовки Платона антропология Булгакова представляет собой поле для ме-

тодологического синтеза двух традиций: платонической и святоотеческой, 

особенно в ее паламитской трактовке. Такой синтез становится возможным на 

почве как философских симпатий мыслителя, так и его приверженности ду-

ховной православной культуре.  

П.А. Флоренский и С.Н. Булгаков представляли телесность как един-

ственную возможность осознания реальности бытия, которая недоказуема ни-

какими известными средствами, и поскольку ничто чувственное невозможно 

вне идеи (по Платону), то так и осуществляется постижение идеи. Авторская 

интерпретация философии Платона доводится С.Н. Булгаковым до высшей 

степени стилизации в суждении о том, что идеи Платона обладают телом, ка-

кими бы утонченными они не были.  

Стилизация идей Платона, их синтез со святоотеческим пониманием 

телесности кристаллизуются у С.Н. Булгакова в понятие «христософийность», 

берущее свое идейное начало, как утверждал философ, в содержании догмата 

о Боговоплощении, где «Слово стало плотью». Этот догмат был сформулиро-

ван в окончательной редакции на Четвертом Халкидонском Вселенском Собо-

ре 451 г., который осудил монофизитство. В то же время С.Н. Булгаков вводил 

и трактовал этот догмат в рамках собственного софиологического учения, за-

мыкая идею христософийности на срединной инстанции между Богом и миром 

– Софии, и, следовательно, понимал обожение как своего рода «ософиение», 

достижение которого доступно только святым, целостность которых была вос-

становлена в молитвенном подвиге.  

Однако в наибольшей степени деятельностный характер идеи целост-

ного человека проявился в философии творчества Н.А. Бердяева, которая стала 

основой его учения о нравственности. Соглашаясь с вполне справедливым по-

стулатом о необходимости внутренней работы «послушания и отречения» [2, 

с. 250] как необходимого условия нравственного совершенствования, фило-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 149 - 

соф, тем не менее, был убежден, что одного лишь смирения недостаточно для 

построения целостной этики жизни. Христианской морали смирения и послу-

шания оказывается слишком мало для раскрытия антропологии целостности. 

Необходимость преодоления духовного «пассивизма», мешающего человеку 

выйти на творческие просторы, Н.А. Бердяев связывает с необходимостью пе-

рехода от отрицательных антропологических установок, акцентированных на 

греховном существе человека, к антропологии положительной, утверждающей 

творческое отношение к миру как основу утраченного единства Бога и человека.  

Посредством обоснования религиозного смысла творческого усилия 

мыслитель раскрыл свое понимание христоцентрической антропологии. Исхо-

дя из изначально присущего творческого характера человеку как образу и по-

добию Бога, Бердяев сделал вывод о неполноте и незавершенности Евангель-

ского откровения о Христе. Оно, уверяет философ, раскрыло лишь одну сто-

рону личности Христа как искупителя и спасителя человеческой природы, но 

при этом осталась не до конца раскрытой «христология человека», тайна о 

наличии божественной природы в человеке, «догмат о человеке, подобный 

догмату о Христе» [2, с. 75]. Именно творческая способность человека и 

должна стать основным содержанием этого нового догмата.  

Рассуждая таким образом, Н.А. Бердяев интегрирует антропологиче-

ский аспект христоцентризма с аспектом историософским, соединяя судьбу 

личности с судьбой Космоса и видя в необходимости обожения всего телесно-

го главную задачу исторического процесса. Речь идет о религиозном преобра-

жении, как плоти всего мира, так и плоти каждого человека, для чего философ 

призывает объединить природный мир с Богом, возвести дело спасения мира 

на ступень главного смысла истории. Фигура Христа наделяется Бердяевым 

чертами Космоса, принявшего образ личности и получившего посредством 

этого возможность спасения. На данном основании идея телесности связыва-

ется Бердяевым с всемирно-исторической задачей по «подготовке воскресе-

ния», о котором говорил Н.Ф. Федоров в своей философии «общего дела». 

Индивидуализированный характер в проявлении идеи христоцентриче-

ской целостности наиболее ярко проявляется в творчестве В.В. Зеньковского, 

который убежден в пребывании Христа в душе каждого человека. При этом, 

убежден философ, не происходит никакого подавления или ослабления ее ин-

дивидуальности, потому что в обожении принимает участие не абстрактный 

индивид, а целостная личность, через которую преображается и весь мир. 

Впрочем, и Н.А. Бердяева, и В.В. Зеньковского при наличии расхождений 

взглядов на характер обожения – как на индивидуальное или всечеловеческое 

– объединяет представление об обожении как возможном уже в здешней жиз-

ни. Зеньковский, например, понимал сам акт творения как онтологическое ос-

нование для встречи Бога и человека, в пользу чего свидетельствует акт бого-

воплощения. У Бердяева, переносившего это онтологическое основание в 

творчество, говорится о творчестве как связи двух реальностей – божествен-

ной и человеческой, поскольку философ был уверен в возможности реализа-

ции божественного замысла только в человеке и через человека. Правда, при 

этом не стоит забывать, что Бердяев представлял и мировое, и личное обоже-

ние исключительно как акт общественный, свершающийся в историческом 

процессе, где судьба отдельной личности зависит от судьбы всего мира [3, 

с. 172]. Анализируя положение о понимании Бердяевым обожения как цели 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 150 - 

исторического процесса, необходимо отметить то новое, что он привнес в ан-

тропологию целостности, а именно его трактовку проблемы телесности в син-

тезе с идеями андрогинизма, которые, вероятно, были заимствованы у 

Вл. Соловьева и обусловлены диалогической направленностью отечественной 

философской традиции. Духовность личности, по мысли философа, может 

проявиться в полной мере только при условии наличия другой личности и их 

взаимного общения. На метафизическом уровне само существование триеди-

ного Бога предполагает общение Бога-Отца с личностями Сына и Святого Ду-

ха, на уровне физическом личность также не может оказаться замкнутой на 

себе, изначально предполагая другие личности и невозможность существова-

ния «без любви и жертвы» [1, с. 63].  

Диалогическая трактовка идеи целостности как сущностного онтоло-

гического отношения в плоскости «Я–Ты–Мы» характерна и для творчества 

С.Л. Франка, Н.О. Лосского, П.А. Флоренского. Однако Н.А. Бердяев, нахо-

дясь в этом же диалогическом поле, переводит проблему целостности в сферу 

гендерных отношений. Если человек замыслен и сотворен существом цель-

ным, то эта цельность в полной мере может быть обеспечена сочетанием луч-

ших свойств творящей мужской и охраняющей женской природы. Таким обра-

зом, в антропологии целостности появляется понятие андрогина как личности, 

гармонично сочетающей в себе мужскую и женскую природу. В этом случае 

Бердяев трактует грехопадение как разделение человека на мужской и жен-

ский пол, что и повлекло утрату изначальной целостности. Впрочем, Бердяев 

оставляет каждому человеку шанс выйти из этого драматичного раздвоения, 

тщательно воспитывая в себе обе стороны гендерной природы путем сублима-

ции половой энергии, что в конечном итоге приведет к расцвету творчества и 

восстановлению андрогинической цельности [1, с. 67–73]. 

Современники справедливо называли антропологический модернизм 

Н.А. Бердяева попыткой выразить существенные истины христианства свое-

образным языком с употреблением новых понятий, объясняли его стремлени-

ем избавиться от недостатков традиционного христианского богословия без 

существенной потери идейных оснований христианской церкви. Можно согла-

ситься с тем, что Н.А. Бердяев как «свободный религиозный философ», не 

обремененный духовным саном и обязательствами перед церковью, искренне 

стремился преломить христианские идеи через призму современного мышле-

ния, борясь с вульгарными, упрощенными представлениями о Боге, однако не 

стоит забывать, что, увлеченный этой борьбой, он зачастую игнорировал из-

вестные библейские постулаты [10]. 

Итак, невзирая на существенные разногласия русских религиозных фи-

лософов по поводу онтологического единства «дух–душа–тело», каждый из 

них определял телесность в аспекте динамизма, диалогизма, как актуальный 

момент в процессе обожения, возможный не только в неопределенном гряду-

щем, но уже свершающийся в настоящем. 

Список литературы 

1. Бердяев Н.А. О назначении человека. Опыт парадоксальной эти-

ки. Париж: Современные записки, 1931. 320 с. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 151 - 

2. Бердяев Н.А. Смысл творчества: опыт оправдания человека. М.: 

АСТ Фолио, 2004. 678 с. 

3. Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Прав-

да, 1989. 608 с. 

4. Булгаков С.Н. Свет невечерний: Созерцания и умозрения. М.: 

Республика, 1994. 416 с. 

5. Платон. Федон // Собрание соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1990. Т. 2. 

С. 7–80. 

6. Флоренский П.А. Столп и утверждение истины. Опыт право-

славной теодицеи в двенадцати письмах свящ. Павла Флорен-

ского. М.: Путь, 1914. 812 с. 

7. Франк С.Л. Сочинения. М.: Правда, 1990. 608 с. 

8. Франк С.Л. Реальность и человек. М.: Республика, 1997. 479 с. 

9. Франк С.Л. Душа человека // Франк С.Л. Реальность и человек. 

М.: Изд-во Республика, 1997. С. 3–207. 

10. Бондарева Я.В. Развитие принципа синергии в учениях о преоб-

разовании человеческого бытия (к вопросу о методологических 

основаниях русской религиозной философии) // Вестник Мос-

ковского государственного областного университета. Серия 

«Философские науки». М.: Изд-во МГОУ. 2013. № 2. С. 5–10. 

 

THE TRINITY «SPIRIT–SOUL–BODY» AS THE ONTOLOGICAL 

BASIS OF A HUMAN BEING'S TOTALITY 

Y.V. Bondareva, I.V. Namestnikova, V.E. Fursova  

Moscow Regional State University, Moscow 

The main goal in the process of conceptual design of anthropological ideas in 

Russian religious philosophy was the creation of an ideal model of a person 

representing an integral soul-body unity. An important role in the formation 

of an integral personality is acquired by a synergistic process as a union 

based on the cooperation of the divine and human sources. Russian philoso-

phy, beginning with the Slavophiles and Vl. Solovyov, synthesized the concept 

of unity and Orthodox energy where spiritual and bodily principles become 

an indissoluble «soulfulness». 

Keywords: spirit, soul, body, personality, unity, integrity. 

Oб авторах: 

БOНДАРЕВА Яна Васильевна – доктор философских наук, профессор 

кафедры философии ГОУ ВО МО Московский государственный областной 

университет, г. Москва. E-mail: bondareva.iana@yandex.ru 

НАМЕСТНИКОВА Ирина Викторовна – доктор философских наук, 

профессор кафедры социальной работы ГОУ ВО МО Московский государ-

ственный областной университет, г. Москва. E-mail: namira2004@mail.ru 

ФУРСОВА Вероника Эмильевна – кандидат философских наук, веду-

щий библиограф библиотеки ГОУ ВО МО Московский государственный об-

ластной университет, г. Москва. E-mail: ve.fursova@mgou.ru 

 

mailto:bondareva.iana@yandex.ru
mailto:namira2004@mail.ru
mailto:ve.fursova@mgou.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 152 - 

Authors information: 

BONDAREVA Yana Vasilyevna – Ph.D., Prof. of the Philosophy Dept., 

Moscow Regional State University, Moscow. E-mail: bondareva.iana@yandex.ru 

NAMESTNIKOVA Irina Viktorovna – Ph.D., Prof. of the Social Work 

Dept., Moscow Regional State University, Moscow. E-mail: namira2004@mail.ru 

FURSOVA Veronika Emilyevna – Ph.D., Senior Librarian, Moscow Re-

gional State University, Moscow. E-mail: ve.fursova@mgou.ru 

 

mailto:bondareva.iana@yandex.ru
mailto:namira2004@mail.ru
mailto:ve.fursova@mgou.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 153 - 

УДК 1 (470) (091) “18/19” 

«АПОФЕОЗ БЕСПОЧВЕННОСТИ» И ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЙ 

ВЫБОР ЛЬВА ШЕСТОВА 

В.В. Буланов 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный медицинский университет», г. Тверь 

Анализируется роль коммуникативных стратегий в ранней философии 

Льва Шестова. Автор приходит к выводу, что Лев Шестов во второй по-

ловине 1890 – в первой половине 1900-х годов осуществлял экзистенци-

альный выбор между диалогичностью и монологичностью 

Ключевые слова: диалогичность, коммуникативная стратегия, моноло-

гичность, экзистенциальный выбор, экзистенция. 

Необходимой составляющей человеческой сущности является свобода, 

способность самостоятельно влиять на ряд процессов, в своей совокупности 

составляющих его жизнь. Поэтому отношение к этой свободе способно не 

только предопределить поведение человека, но и повлиять на его сущность (Н. 

Аббаньяно) [1, с. 146–147]. Это воздействие человека на его собственную эк-

зистенцию: сложно не согласиться с Ж.-П. Сартром в том, что принятие своей 

свободы означает признание ответственности как за процесс и результаты са-

мосозидания, так и за влияние на существование других людей [2, с. 438–439]. 

Тем самым совершение любого поступка (а он всегда связан с реализацией 

человеком своей свободы) всегда означает совершение им экзистенциального 

выбора. Этот выбор стимулируется тем, что Э. Фромм называет экзистенци-

альным противоречием между природным и социальным компонентом чело-

веческой сущности и имеет ценностное содержание [3, с. 281, 291]. Суть этого 

выбора можно свести к предпочтению одного из двух стремлений, противо-

борствующих в человеке, – к личностной самореализации и к избавлению от 

своей ответственности и мучительных сомнений ценой отказа от самобытно-

сти [4, с. 321–322]. Выбор в пользу экзистенции, связанной с удовлетворением 

первого из этих стремлений, предполагает ведение подлинного существова-

ния, а предпочтение второго стремления означает выбор неподлинного суще-

ствования. Так что ведение подлинного существования связано с признанием 

ценности свободы, а выбор в пользу неподлинного существования означает 

пренебрежение свободой. 

Ценностная составляющая данного экзистенциального выбора всегда 

проявляется в удовлетворении человеком постоянной потребности в коммуни-

кации. В зависимости от отношения к свободе (и тем самым к подлинному и 

неподлинному видам экзистенции) каждый человек выбирает для себя диало-

гическую или монологическую коммуникативную стратегию, которой в даль-

нейшем стремится следовать в своей деятельности. Диалогическая коммуни-

кативная стратегия – это ведение межличностного общения на основе ориен-

тации на ценность диалогичности. Её признаками являются: стремление к вза-

имопониманию, к совместному поиску истины и компромисса между разными 

точками зрения, терпимость к проявлениям инакомыслия [5, с. 232, 287–289, 

299; 6, с. 147; 7, с. 34]. Приверженцы диалогичности признают свободу и за 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 153–158 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 154 - 

собой, и за своим собеседником, и тем самым склонны к выбору ответственно-

го, подлинного существования. Монологическая коммуникативная стратегия 

связана с приятием ценности монологичности.  Этот экзистенциальный выбор 

проявляется в таком понимании желательного общения, при котором  непри-

емлемы возражения со стороны партнёра по коммуникации, собеседник явля-

ется лишь объектом воздействия, своя точка зрения рассматривается как все-

гда правильная и лучшая, а позиция собеседника как изначально ошибочная и 

худшая [7, с. 41; 8, с. 382;  9, с. 256]. Сторонники монологичности допускают 

использование свободы только собой, их партнёры по коммуникации должны 

быть её лишены. Это свидетельствует о том, что монологическая коммуника-

тивная стратегия связана с ведением неподлинной экзистенции. 

Выявленная взаимосвязь между видами существования и предпочтени-

ем одной или другой коммуникативной стратегии хорошо иллюстрируется 

значением в жизни Льва Шестова работы «Апофеоз беспочвенности (опыт 

адогматического мышления)» (1905). В период её создания Лев Шестов за-

вершил свой выбор между диалогичностью и монологичностью, выбор, кото-

рый повлиял на всю его дальнейшую судьбу.  

Уже в работе «Шекспир и его критик Брандес» (1898) Лев Шестов, как 

отмечает И.И. Евлампиев, оказывается перед дилеммой, которая заключается в 

необходимости выбора между двумя точками зрения: универсальный закон 

важнее жизни человека или жизнь человека важнее этого закона [10, с. 270]. 

По словам Н.В. Мотрошиловой, Лев Шестов в этом произведении обвиняет 

культ разума в стремлении подчинить свободу человека «мощи необходимо-

сти» [11, с. 389–391]. К этим двум утверждениям можно добавить ещё одно: в 

период работы над «Шекспиром и его критиком Брандесом» Лев Шестов ока-

зался вынужден совершить экзистенциальный выбор между монологичностью 

и диалогичностью.  

Создавая «Шекспир и его критик Брандес», Лев Шестов исходит из то-

го, что «человека можно понять, лишь живя его жизнью» [15, с. 50], переживая 

с ним его страдания и его восторги. Иными словами, он убеждён в том, что 

понимание одним человеком другого человека предполагает их диалог, хотя 

бы диалог опосредованный, ведь только ведя диалог можно  полно и всесто-

ронне понять своего собеседника, обрести способность «жить его жизнью». 

Ориентация Льва Шестова на ценность диалогичности проявляется и в его 

возмущении попытками позитивистов свести человека к объекту бесстрастно-

го исследования. Для осуществления подобного исследования, по мнению 

мыслителя, нужно обеспечить подчинение каждого человека универсальным 

законам, то есть заведомо упрощенно изучать его жизнь, чтобы спокойно ве-

сти монолог о ней. А для обеспечения такого монолога необходимо предвари-

тельно «убить жизнь» как изменчивый феномен, специфичный у каждого от-

дельного человека [15, с. 16, 43].  

Лев Шестов также выступает против монологичности этики И. Канта. 

Если немецкий философ свои представления о нравственности стремится сде-

лать общеобязательными и для этого пытается всех убедить в том, что есть 

«трансцендентный повелитель, категорический императив», то Лев Шестов 

считает это заявление И. Канта чуждым нравственности. Ведь оно, по Льву 

Шестову, свидетельствует не о желании И. Канта помочь ближнему из-за со-

страдания (мотива поведения, ориентирующегося на диалогичность), а о мо-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 155 - 

нологическом стремлении выполнить требование универсального закона, хотя  

оно и «отрицает всю человеческую жизнь» [15, с. 179]. 

Ориентация Льва Шестова на ценность диалогичности проявляется и в 

стремлении убедить своего читателя в собственной правоте. В частности, он 

обстоятельно доказывает, что культ рационализма пагубен, потому что неумо-

лимо поэтапно лишает  человека веры в Бога, нравственных ориентиров, 

убежденности в качественном отличии от животных, а в итоге и какой-либо 

уникальности и ценности человеческой жизни [15, с. 8–12]. 

Однако Лев Шестов и сам в этом произведении предстаёт как привер-

женец монологической коммуникативной стратегии. Он считает, что в жизни 

можно открыть подлинную истину, добро и красоту, но для их постижения 

нужно быть готовым принести любые жертвы [15, с. 117]. Лев Шестов на этом 

основании считает себя вправе критиковать И. Канта, когда за недомыслие [15, 

с. 8], а когда за жестокость и лицемерие [15, с. 202–203]. 

В годы работы над «Шекспиром и его критиком Брандесом» Лев Ше-

стов не  совершил экзистенциальный выбор между диалогичностью и моноло-

гичностью, необходимость этого тогда не была ещё им осознана. Однако фи-

лософ уже выделяет два вида существования, одно из которых связано с по-

стоянным стремлением раскрыть роковые тайны мироздания, и одобряется им 

как выбор сильных людей, а другое характеризуется избеганием размышлений 

над страшными загадками жизни и критикуется им как следствие малодушия 

слабых людей [15, с. 117].  

Содержание следующих крупных произведений Льва Шестова «Добро 

в учении гр. Толстого и Ф. Ницше (Философия и проповедь)» (1900) и «Досто-

евский и Ницше (Философия трагедии)» (1902) свидетельствует о его стрем-

лении снять противоречие между своей ориентацией на диалогичность и 

склонностью к следованию монологической коммуникативной стратегии. 

В этих работах Лев Шестов по-прежнему стремится понять истинные 

мотивы философствования мыслителей, с которыми он ведет опосредованную 

коммуникацию. В частности, мотивы выдвижения Ф. Ницше «формулы “по ту 

сторону добра и зла”» [13, с. 302] и попытки реабилитации Ф.М. Достоевским 

«прав подпольного человека” [14, с. 389]. Как и ранее, Лев Шестов обличает 

несостоятельность претензии моралистов на право судить других людей. В 

первой из названных работ он называет эти претензии проявлением измены 

суровой философии во имя удобной, хотя и лживой, проповеди. Таково для 

него, например, ницшеанское учение о сверхчеловеке [13, с. 306]. А во второй 

из этих работ Лев Шестов провозгласил гуманистическую мораль непримени-

мой по отношению к людям, постигшим жестокую действительность, попав-

шим в «область трагедии» [14, с. 316, 449-450]. Как и в работе «Шекспир и его 

критик Брандес», Лев Шестов ведёт заочный диалог со своим читателем, де-

тально обосновывает свои утверждения. В частности, он стремится убедить 

читателя в лживости толстовского тезиса «добро есть Бог» [13, с. 307] и в том, 

что наличие у Ф.М. Достоевского «жестокого таланта» – ценный результат 

мировоззренческой эволюции  писателя [14, с. 359–361]. 

В то же время определённая склонность Льва Шестова к следованию 

монологической коммуникативной стратегии начинает ослабевать. Философ в 

работе «Добро в учении гр. Толстого и Ф. Ницше (Философия и проповедь)» 

уже не намекает на то, что постиг истинное добро, а лишь утверждает, что всё, 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 156 - 

что выдается за добро, таковым не является и что настоящее добро ещё надо 

искать [13, с. 307]. В труде «Достоевский и Ницше (Философия трагедии)» Лев 

Шестов в своем понимании добра ограничивается утверждением, что все авто-

ритетные этические учения – это «философия обыденности», и что поиск под-

линного добра ведется лишь одиночками-маргиналами, «философами траге-

дии», и неизвестно, завершится ли успешно [14, с. 449–451]. 

В данных произведениях Лев Шестов ещё более отчётливо, чем в 

«Шекспире и его критике Брандесе», противопоставляет вид существования, 

связанный с диалогом с жестокой реальностью (по сути, подлинную экзистен-

цию) виду существования, основанного на избегании такого диалога (фактиче-

ски, неподлинную экзистенцию). В работе «Добро в учении гр. Толстого и Ф. 

Ницше (Философия и проповедь)» существование философа провозглашается 

несовместимым с  существованием проповедника [13, с. 203–206], в произве-

дении «Достоевский и Ницше (Философия трагедии)» Лев Шестов указывает 

на различие между экзистенциями людей, следующих «философии обыденно-

сти» и «философов трагедии» [14, с. 449–451].  

В то время как все отмеченные произведения Льва Шестова являлись 

трудами, совмещавшими черты философского исследования и литературной 

критики, «Апофеоз беспочвенности (Опыт адогматического мышления)» стал 

его манифестом – вызовом российским приверженцам монологической ком-

муникативной стратегии. Во-первых, Лев Шестов в этом труде подчиняет 

стиль философствования ориентации на ценность диалогичности. Единству 

текста как средству обеспечения тирании авторских идей над читателем он 

противопоставляет мозаику афоризмов как единственный способ  избавиться 

от этой тирании и возможность для читателя высказать собственные, пусть и 

«противоречивые, как сама жизнь, размышления» [12, с. 453-454]. Тем самым 

Лев Шестов содействует превращению читателя из объекта монологического 

воздействия  в участника диалогической коммуникации. Во-вторых, философ 

способствует «апофеозу беспочвенности», должному наступить после отказа 

от ошибочной привычки считать «аксиомы научного познания истинами, не 

требующими доказательств» [12, с. 462].  

Конечно, и в этом произведении Лев Шестов не чужд ориентации на 

ценность монологизма. Как и ранее, автор труда «Апофеоз беспочвенности» 

убеждён в том, что именно его точка зрения (теперь это призыв к бунту против 

любых идей и всякой «почвы» [12, с. 452–453]) является единственно пра-

вильной. Вместе с тем, Лев Шестов в этом произведении достиг предельно 

возможной для него ориентации на ценность диалогичности. Этот предел за-

ключался в его неспособности вести диалог с рационалистами: неспособность 

ученых и моралистов дать ответ  на вечный вопрос «что есть истина?» и объ-

яснить смысл существования в мире «уродства, …безумия, нищеты, смерти» 

для Льва Шестова непростительна [12, с. 458, 490]. 

Лев Шестов в произведении «Апофеоз беспочвенности» ещё больше 

показывает противоположность между неподлинным существованием сторон-

ников монологичности и подлинным существованием приверженцев диало-

гичности. К первым из них можно отнести большинство людей, то есть тех, 

кто следует той или иной идее как «почве», позволяющей заниматься успокои-

тельным самообманом эфемерного сведения ещё неизвестного к уже извест-

ному. Вторые из них, вместе с Львом Шестовым, отвергают любые иллюзии, 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 157 - 

мешающие постичь подлинную, пусть и противоречивую действительность 

[12, с. 454]. 

Предельный характер диалогичности Льва Шестова, достигнутый им в 

период работы над данным произведением, резко контрастировал с обычной 

для России 1905 г. коммуникативной стратегией. Влиятельные российские 

мыслители того времени ориентировались на ценность монологичности – от 

В.И. Ленина («Партийная организация и партийная литература») до Д.С. Ме-

режковского («Грядущий Хам»), от Н.А. Бердяева («Трагедия и обыденность») 

до В.И. Иванова («Кризис индивидуализма»). Вскоре после реакции россий-

ских читателей на работу  «Апофеоз беспочвенности (Опыт адогматического 

мышления)» Лев Шестов надолго эмигрировал из страны. Этот поступок был 

закономерным следствием его экзистенциального выбора между диалогично-

стью и монологичностью. Этот экзистенциальный выбор начал осуществлять-

ся Львом Шестовым в годы его работы над трудом «Шекспир и его критик 

Брандес» и завершился в период создания работы «Апофеоз беспочвенности 

(Опыт адогматического мышления)». Во всех своих последующих произведе-

ниях Лев Шестов останется верен своему выбору в пользу предельной диало-

гичности, ведь всё его последующее философствование сводится к неустанной 

полемике против приверженцев идей, претендующих на общеобязательность. 

Список литературы 

1. Аббаньяно Н. Экзистенция как свобода // Вопросы философии. 

1992. №8. С. 146–157. 

2. Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гуманизм // Сартр Ж.-П. 

Тошнота: Избранные произведения. М.: Республика, 1994. С. 

435–469. 

3. Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. Минск: 

Попурри, 1999. 624 с. 

4. Ясперс К. Смысл и назначение истории. 2-е изд. М.: Республика, 

1994. 527 с. 

5. Библер В.С. От наукоучения к логике культуры: Два философ-

ских введения в двадцать первый век. М.: Политиздат, 1990. 413 

с. 

6. Соболева М.Е. О возможности диалога между культурами // Во-

просы философии. 2009. №3. С. 147–157. 

7. Щукин В.Г. О диалоге и его альтернативах. Вариации на тему 

М.М. Бахтина // Вопросы философии. 2006. №7. С. 32–44. 

8. Померанц Г.С. Выход из транса. М.: Юрист, 1995. 576 с. 

9. Хабермас Ю. Философский дискурс о модерне. Двенадцать лек-

ций. 2-е изд., испр. М.: Издательство «Весь Мир», 2008. 416 с. 

10. Евлампиев И.И. История русской метафизики в XIX-XX веках. 

Русская философия в поисках абсолюта: в 2 ч. СПб.: Алетейя, 

2000. Ч. 1. 415 с. 

11. Мотрошилова Н.В. Мыслители России и философия Запада (В. 

Соловьев. Н. Бердяев. С. Франк. Л. Шестов). М.: Республика, 

2006. 477 с. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 158 - 

12. Шестов Л. Апофеоз беспочвенности (опыт адогматического 

мышления) // Шестов Л. Апофеоз беспочвенности. М.: Захаров, 

2000. С. 452–583. 

13. Шестов Л. Добро в учении гр. Толстого и Ф. Ницше (Философия 

и проповедь) // Шестов Л. Апофеоз беспочвенности. М.: Заха-

ров, 2000. С. 207–307. 

14. Шестов Л. Достоевский и Ницше (Философия трагедии) (Фило-

софия и проповедь) // Шестов Л. Апофеоз беспочвенности. М.: 

Захаров, 2000. С. 308–451. 

15. Шестов Л. Шекспир и его критик Брандес // Шестов Л. Апофеоз 

беспочвенности. М.: Захаров, 2000. С. 7–206. 

 

«APOPHEOSIS OF GROUNDLESSNESS» AND EXISTENTIAL 

CHOICE OF LEV SHESTOV 

V.V. Bulanov 

Tver State Medical University, Tver 

The article is aimed at the analysis of the communicative strategies role in 

Lev Shestov's  early philosophy. The author comes to the conclusion that Lev 

Shestov made an existential choice between the dialogical and the monologue 

mode of communication during second half of 1890 – first half of 1900. 

Keywords: dialogical communication, communicative strategy, monologue, 

existential choice, existence. 

Об авторе: 

БУЛАНОВ Владимир Владимирович – доктор философских наук, до-

цент кафедры философии и психологии с курсами биоэтики и истории Отече-

ства ФГБОУ ВО «Тверской государственный медицинский университет», г. 

Тверь. E-mail: althotas3111978@mail.ru 

Author information: 

BULANOV Vladimir Vladimirovich – Ph. D., Assos. Prof. of philosophy 

and psychology with bioethics and history of Fatherland courses Dept., Tver State 

Medical University, Tver. E-mail: althotas3111978@mail.ru 

mailto:althotas3111978@mail.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 159 - 

УДК 1(091) 

РЕЛИГИОЗНО-ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЧЕСКАЯ 

ПАРАДИГМА В РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ XIX – НАЧАЛА XX 

ВЕКА: ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ 

Я.В. Бондарева, О.А. Устинов 

ФГАОУ ДПО «Академия повышения квалификации и профессиональной пе-

реподготовки работников образования», г. Москва 

Предметом исследования настоящей работы является проблема форми-

рования и эволюции религиозно-философской антропологической пара-

дигмы в русской философии XIX – начала XX вв. В статье обосновыва-

ется правомерность анализа различных философских концепций этого 

периода в рамках общей схемы исследования проблемы человека. В ка-

честве идейных источников религиозно-философской антропологиче-

ской парадигмы рассматриваются православная патристика, средневеко-

вая мистика, философия немецкого романтизма и классическая немецкая 

философия. Подробно реконструируются и исследуются базовые поло-

жения данной парадигмы: представления о природе человека, соотноше-

нии души и тела, свободы воли, смысла и назначения жизни, соотноше-

ния личности и общества. Делается вывод о том, что приверженцы рели-

гиозно-философского подхода внесли существенный вклад в познание 

феномена человека и подготовили «антропологический поворот» XX в.  

Ключевые слова: христианская антропология, антропологическая па-

радигма, Бог, человек, дух, душа, тело, грех, личность и общество, сво-

бода воли, творчество, смысл жизни.  

Конец XVIII – первая треть XIX в. – один из самых важных и поворот-

ных периодов в развитии отечественной философии. Именно в это время про-

исходит формирование религиозно-философской антропологической парадиг-

мы как базовой модели интеллектуального поиска, объединившей подавляю-

щее большинство мыслителей на принципах творческого развития христиан-

ской антропологии.  

В основе данного процесса лежала реакция образованных слоев россий-

ского общества на секуляризационные реформы, повлекшие за собой подчине-

ние церкви государству и кризис духовной жизни, разворачивающиеся на фоне 

стремительного распространения в Российской империи материалистических и 

атеистических идей европейского Просвещения. Русское национальное созна-

ние так или иначе сопротивлялось ревизии традиционной системы ценностей и 

не было готово к кардинальной перемене устоявшейся точки зрения на соотно-

шение Бога, мира и человека. Однако оно не имело уже прежней теоретической 

опоры в виде удовлетворявшего всем потребностям духовного и культурного 

развития страны православного богословия. Синодальная церковь выражала 

стремление государства на сведение всех дискуссий к принципу неукоснитель-

ного исполнения догматов с целью закрепощения и подавления личности.  

Всё это заставляло образованные слои российского общества искать 

выхода своих религиозных умонастроений в новых формах, в создании «свет-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 159–171 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 160 - 

ского богословия», с опорой на новые идейные источники. Именно жажда 

дальнейшего развития мистических импульсов отечественной культуры во-

преки препятствовавшим этому внешним условиям и догматическим рамкам и 

обусловила сам феномен русской религиозной философии [10, с. 236]. 

К источникам формирования религиозно-философской антропологиче-

ской парадигмы следует отнести несколько знаковых направлений философ-

ско-антропологической мысли: православную патристику, средневековую ми-

стику, философию немецкого романтизма (шеллигианство) и классическую 

немецкую философию. Рассмотрим каждое из указанных направлений, кон-

кретизируя содержание антропологических концептов, заимствованной рус-

ской религиозной философией.  

Первый концепт. В конце XVIII в. трактовки проблем сотворения че-

ловека, соотношения духа, души и тела, добра и зла, свободы воли продолжа-

ли рассматриваться ортодоксально в «аскетическом богословии», яркими 

представителями которого были Паисий Величковский и Тихон Задонский. 

Будучи проводниками принципов благочестия и аскетизма, они пытались ак-

туализировать традицию религиозно-мистического мировоззрения, обратив-

шись к современникам с сущностным вопросом “кто ты и к какому концу 

идешь”?» [27, с. 59]. Отрицая болезни века – «бытовое исповедничество», ра-

ционализированную схоластику и материалистические теории, православные 

богословы обращались к классическому антропологическому идеалу христи-

анства. Таковым был для них человек, стремящийся «отречься от мира», чтобы 

сохранить нравственную чистоту и предаться медитативной исихасткой прак-

тике для созерцания Бога [22, с. 32]. Особое внимание они уделяли конкрет-

ным правилам и формам духовного преображения личности, являвшихся по 

сути руководством по обретению благодати и жизни вечной, по традиции при-

знавая интересы «Тела» противоположными интересам «Души». В.Н. Белов 

оценивает эту инициативу как «сдвиг и толчок возвратно-обновляющего свой-

ства» [2, с. 53]. Однако для разработки религиозной антропологии на основе 

святоотеческого наследия на качественно новом уровне «аскетам» XVIII в. не 

доставало терминологического аппарата. 

Второй концепт. На рубеже XVIII – XIX вв. в России происходит 

углубление взглядов на человека через поэтико-философскую призму немец-

кого романтизма. Критикуя одностороннее превознесение разума и логики, 

романтики Йенского кружка Ф. и А. Шлегели, Новалис (Ф. фон Харденберг), 

В.Г. Ваккенродер, Л. Тик, и Ф.В.Й. Шеллинг делали акцент на эмоциях, вооб-

ражении и мистике, представляя человека прежде всего как эмоционально-

чувствующее, а не рассудочное существо. Смысловой акцент немецкие роман-

тики, и особенно Шеллинг, делали на рассмотрении вопроса о божественности 

природы, персонифицированной в образе «мировой души», неотъемлемой ча-

стью которой является человек, находящийся с ней в мистериальной связи 

(природа есть бесознательных дух, дух есть осознавшая себя природа). Чело-

век в их понимании состоит в особых отношениях с реальностью, являясь ее 

творцом в пространстве воображения, где «сон – как мир, а мир – как сон», и 

так приближается к Богу. Свобода трактовалась романтиками как воплощение 

богосотворенной сущности человека, а решение социальных проблем они ис-

кали в сфере внутренней гармонии личности, а не преобразования обществен-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 161 - 

ных отношений, являющихся для них априори вторичными по отношению к 

активному творческому сознанию [15, с. 115–118]. 

Таким образом, через посредничество философии немецкого роман-

тизма с ее интересом к внутреннему миру человека, стремлением к благород-

ному и прекрасному, вниманием к духовной жизни в русскую мысль входит 

мощный индивидуалистический концепт, не сопровождаемый пафосом соци-

ального разрушения. Осознав, «сколь велико расстояние между истинною, 

небесной философией и философией Вольтеров и Гельвециев» [16, с. 163], 

русские поклонники шеллигианства выступили проповедниками концепции 

богосотворенной сущности человека, обозначив тем самым возвращение обра-

зованного класса к идеализму [19, с. 15–16]. 

Третий концепт. В XVIII – начале XIX в. с претензией на создание новой 

религиозной антропологии выступили члены тайных масонских обществ 

(И.П. Елагин, Н.И. Новиков, И. Шварц, И.В. Лопухин и др.), опиравшиеся на 

труды европейских мистиков, спиритов и теософов. Они откровенно признали 

«объективность» утраты официальным богословием «живого дара» богопозна-

ния и провозгласили свободу самостоятельного соединения с Абсолютом по-

средством внутреннего мистического знания, вмещаемого сердцем как эмпири-

ческим приделом трансцедентального. Фактически в этот период русская ду-

ховная культура помимо влияния европейского мистицизма католического и 

протестанстского генезиса оказалась также открытой воздействию нехристиан-

ских идей из магии, алхимии, каббалы, индийской и гностической философии. 

Антропологические взгляды масонов зиждились на доведенном до 

крайности понимании человека как «Микробога», наделенного потенцией раз-

вития до уровня «Великого Архитектора Вселенной» [18, с. 16], где происхо-

дит его фактическое превращение во «второго бога». Механизмом этого пре-

ображения масоны считали по традиции дарованную людям свободу воли в 

том случае, если они делают выбор в пользу нравственного самосовершен-

ствования. С этим непосредственно было связано и самоназвание масонов – 

«вольные каменщики»: «…в его (человека. – Авт.) воле … строить себе… дом 

… развалинами которого… он погребен будет … или созидать …Соломонов 

Храм», чтобы «восходить из порядка в порядок до бесконечности» [31, с. 186]. 

Если следовать этой логике, Бог должен был на определенном этапе 

утратить свое значение. Неслучайно духовный авторитет масонов, мистик Я. 

Беме рассуждал о Боге как о «неабсолютном Абсолюте» (определение 

Й. Пиорчинского), безсущностном Бытии, обретающим атрибуты только в от-

ношении к некоему внебожественному существу. Конкретно идея становления 

«второго бога» прояснялась масонами через образы «Ветхого Адама» и сме-

няющего его «Нового Адама», которым был «Сын Божий», Христос, являю-

щийся для масонов примером принципиально достижимого для мистика ново-

го антропологического типа – «Богочеловеческого». Такой «богочеловек» или 

«Микрохристос», заключающий в себе безграничную мощь, должен был стать 

творцом мироздания, при чем некоторые мистические трактаты прямо предла-

гали для этого магию. Однако в большинстве случаев масоны останавливались 

на тезисе этической революции, способной, по их мнению, привести человече-

ство к всеобщему Царству Божьему на земле [18, с. 9–10] 

Четвертый концепт. Серьезное значение для русской религиозной фи-

лософии имело влияние немецкой классической философии, творцы которой 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 162 - 

(И. Кант, Г.В.Ф. Гегель, И.Г. Фихте) не могли составить конкуренцию Шел-

лингу, но были по достоинству оценены как сторонники введения нового дис-

курса, провозглашавшего необходимость слияния религии и философии [17]. 

Русские мыслители выполняли творческую переработку построений концеп-

ций своих немецких коллег, не обязательно принимая в полном объеме их фи-

лософские и философско-антропологические сюжеты. Они использовали их 

для собственных исследовательских целей, в том числе как пример противоре-

чивого или негативного теоретического поиска.  

Так, философия И. Канта, несомненно, привлекала ориентацией на че-

ловека как разумное и духовное существо, исключительно в нравственном са-

моопределении которого реализуется человечность как таковая. Однако в рас-

суждениях И. Канта о человеке как о субъекте познания довольно быстро была 

обнаружена скрытая угроза к переходу от идеализма к материализму и атеиз-

му. Соответственно ставилась задача и «дальше развить и вместе с тем пре-

одолеть мысль Канта» [4, с. 100]. 

Г.В.Ф. Гегель, оказавший большое влияние на развитие всей русской 

мысли в целом, представлял интерес прежде всего как апологет христианской 

идеи о метафизической ценности и соразмерности человека Абсолюту как 

высшей стадии Его самосознания [1, с. 143]. Однако это не мешало христиан-

ским интеллектуалам России критиковать Г.Ф.В. Гегеля за сведение человека 

к «функции» Бога и фактической неразличимости его в абстрактно-логическом 

«универсальном духе».  

По сравнению с И. Кантом и Г.В.Ф. Гегелем другие немецкие филосо-

фы стояли в представлении отечественных мыслителей на порядок ниже. Если 

философские взгляды И.Г. Фихте были идентифицированы как недостаточная 

религиозно-философская рефлексия с уклоном в апологию «человеческого Я», 

то немецкая материалистическая философия, представленная работами 

Л. Фейербаха и К. Маркса, принципиально отвергалась как неадекватная и 

ущербная попытка раскрыть сущность человека через сведение ее к биологи-

ческой или социальной основе при отрицании существования в ней трансцен-

дентального начала.  

Однако работа с терминологическим и методологическим аппаратом 

немецкой классической философии существенно подняла развитие русской 

философии до принятых в Европе критериев научности. И именно в этом 

смысле переоценить ее роль весьма трудно. 

Таким образом, соединение вышеуказанных направлений мысли обу-

словило специфику и характер формирования религиозно-философской ан-

тропологической парадигмы в России, выражавшихся в решении проблемы 

человека в согласии с христианской традицией, но вне рамок официального 

учения Церкви. Не согласимся в этой связи с выводом В.Э. Фурсовой о том, 

что антропологические изыскания русских религиозных философов органично 

исходили из святоотеческой антропологии [30, с. 22]. 

Основоположниками религиозно-философской антропологической пара-

дигмы в русской философии, можно считать Г.С. Сковороду, славянофилов 

А.С. Хомякова и И.В. Киреевского, а также В.С. Соловьева и его последователей.  

Г.С. Сковорода заложил структурную схему исследования проблемы 

человека, первым использовав для ее решения своеобразный сплав идей хри-

стианской антропологии и её мистических интерпретаций. Г.С. Сковороде 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 163 - 

принадлежит заслуга переоткрытия для русской мысли человека как цельного 

метафизического существа и обозначения всего комплекса связанных с этим 

антропологических сюжетов. Человек рассматривался Г.С. Сковородой как 

дух, локализованный в сердце, развитие которого является его смыслом жиз-

ни, перед которым все остальное поверхностно [14]. При этом Г.С. Сковорода 

не был спиритуалистом и подчеркивал необходимость достижения человеком 

на пути к счастью небесному и счастья земного, которым он называл раскры-

тие и реализацию им его природных дарований.  

В дальнейшем «инициатива» Г.С. Сковороды была подхвачена и раз-

работана на более высоком уровне рефлексии славянофилами 

А.С. Хомяковым, Ю.В. Самариным, К.С. Аксаковым, И.В. Киреевским, коооп-

тировавшими из сферы богословия в сферу философии часть максим право-

славной антропологии, и в первую очередь идею соборности. Понимая под 

«соборностью» особую духовную близость людей во Христе, они идентифи-

цировали человека как целостную, нравственную, гармонически развитую 

«соборную личность» и подвели новую базу под решение проблем человече-

ской природы, свободы, соотношения личности и общества [8]. 

Идея соборности была затем заимствована и преобразована 

В.С. Соловьевым и его последователями в теорию всеединства как имманент-

ного органического единства универсума, став ключевым теоретико-

методологическим основанием религиозно-философской антропологической 

парадигмы. В результате представления о нерасторжимом онтологическом 

единстве бытия выразились в чаяниях формирования наряду с «целостным 

знанием» – синтезом веры и науки и «целостным обществом» – синергией ин-

дивидуального и общего, также и «целостного человека» – синтеза тварного и 

божественного [6]. 

Проанализируем основные идеи и положения рассматриваемой пара-

дигмы.  

Первое положение. Русские религиозные философы восприняли хри-

стианскую антропологию, учение о божественном происхождении и богопо-

добии человека в мистической трактовке. Если прежде отечественная антро-

пологическая традиция закрепляла понимание человека как активного и твор-

ческого создания Божия, трансцендентно отделенного от Творца, то религиоз-

ные мыслители сделали радикальный шаг вперед в «уточнении» догматики, 

полагая что из христологического догмата еще не была адекватно эксплициро-

вана истина о человеке, и перешли к утверждению о человеке как о «втором 

Абсолюте». Они искренне полагали, что проблема человека может быть пра-

вильно поставлена и правильно решена исключительно в контексте религиоз-

ной максимы о «Богочеловечестве», разработанной В.С. Соловьевым [26]. 

Н.К. Бонецкая пишет: «Да, “Богочеловек” – понятие святоотеческое: 

это именование Иисуса Христа, соединившего в Себе Божественную и челове-

ческую природы (постановление Халкидонского, IV Вселенского собора). Од-

нако “Богочеловечество” – это уже нововведение Соловьева. <…> …в Боже-

ственные недра особо он (В.С. Соловьев. – Авт.) вводит и человека как таково-

го». Это было «смещение ценностного акцента, стоящее за модификацией 

единого словесного корня» и «установка на <…> безмерное онтологическое 

возвышение человека» [7, с. 86, 82]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 164 - 

Н.А. Бердяев, продолжая мысль В.С. Соловьева, считал, что первый 

Богочеловек, Иисус Христос, являет собой идеальный антропологический тип 

будущего, который, соединяя в себе человеческую и божественную природу, 

указывает всем людям путь самоосознания и самоактуализации, напоминая им 

тем самым о «первородстве», утраченном после грехопадения. «Истинная ан-

тропология заключена уже в истинной христологии; она может быть основана 

лишь на откровении о Христе <…> Лишь в Христе и через Христа совершился 

мировой акт божественного самосознания человека» [5, с. 312].  

Русские религиозные философы не признавали ничтожности и зависи-

мости человека. Идея грехопадения если и не отменялась ими, то компенсиро-

валась и выравнивалась идеей богоподобия. Обобщая гностические по сути 

рассуждения русских религиозных мыслителей, их содержание можно выра-

зить так: человек есть часть Божества, которая должна еще актуализировать 

себя, но само ее первородство возносит ее на недосягаемую высоту. Христос 

не есть здесь Спаситель и Искупитель, но есть Тот, Кто показывает актуализа-

цию, воплощаясь не ради спасения человеческих душ, а являя пример и обра-

зец общего для этих душ пути метафизического развития. Н.К. Бонецкая кон-

статирует: «Примечательно, что, говоря о заданности бессмертия для челове-

ка, Соловьев ни разу не упоминает крестной жертвы Спасителя; для стяжания 

бессмертия нет нужды и в Церкви…» [7, с. 84]. 

Естественно, учитывая неоднородность концепций религиозных фило-

софов, нельзя сказать, что все они без исключения настаивали на антрополо-

гических максимах средневековых мистиков и масонов. Но отметим, что даже 

у мыслителей, не порывавших связей с православием и даже бывших право-

славными священниками (П.А. Флоренский, С.Н. Булгаков) идея человека как 

«второго Абсолюта» была краеугольной даже независимо от того, насколько 

осознавалось это обстоятельство каждым из них. Именно уравнивание так или 

иначе Бога и человека аккумулировало в себе пафос «обновления веры отцов 

современными философскими средствами». 

Таким образом, в русской религиозной философии обнаруживался оче-

видный и прямолинейный антропоцентризм: человек, если и не вытеснял и не 

подменял собой Бога, то во всяком случае делал его существование без своего 

участия в развитии мира неполноценным и бессмысленным. «Бесконечный дух 

человека претендует на абсолютный, сверхприродный антропоцентризм, он 

осознает себя абсолютным центром не данной замкнутой планетной систе-

мы, а всего бытия, всех планов бытия, всех миров» [5, с. 310]. На наш взгляд, 

именно постулат о Богочеловечестве детерминировал решение всех остальных 

антропологических вопросов, включая вопрос о смысле жизни. 

Второе положение. Проблема соотношения души и тела решалась рус-

скими религиозными философами в соответствии с христианской антрополо-

гией, но также в достаточно свободном ключе. Русские религиозные филосо-

фы отрицали онтологический разрыв между душой и телом, рассматривая их 

как взаимозависимые и даже тождественные начала богосотворенной природы 

человека. Соотношение «дух–душа–тело» как целостная основа человека рас-

крывалось ими как онтологическое единство тела (его материальная составля-

ющая), души (область мыслей и чувств) и духа (бессмертная и богоподобная 

часть человека) [30, с. 21–22]. Антропологическим идеалом этого периода ста-

новится «целостный человек», неповторимое и автономное «Я» которого 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 165 - 

предполагает гармоничное развитие его нравственных и физических качеств. 

Личность составляют и дух, и душа, и тело.  

В большинстве работ представителей религиозно-философского направ-

ления душа, разумеется, сохраняла первенствующее значение как метафизиче-

ское ядро личности, но и тело реабилитировалось, будучи освобожденным от 

априорной связи с греховными помыслами и поступками. «Если тело – только 

„орудие“, если само в себе не имеет никакой цели, то к чему же, спрашивается, 

потребовалось это негодное орудие человеческому духу?» [13, с. 200].Тело ин-

терпретировалось русскими религиозными мыслителями как основной способ 

действования в материальном пространстве с целью одухотворения тела по-

средством целомудрия и самопожертвования, обретения особой «духовной те-

лесности». Кроме того, тело рассматривалось ими и как форма, предназначенная 

для существования человека за пределами физического мира после его сущ-

ностной трансформации. Е.Н. Трубецкой писал: «Мысль о всеобщем, телесном 

воскресении заключает в себе полную реабилитацию материи: вещество тут не 

упраздняется, а одухотворяется, просветляется, становится тем “телом духов-

ным”…» [28, с. 95]. Отсюда же следовал и самый убедительный аргумент о до-

казательстве присутствия Божественного и в душе и в теле человека. 

Русские религиозные философы, откликаясь на успехи естествознания 

XIX в., перешли и к обсуждению вопроса о соотношении души и сознания, но, 

критикуя рационалистический подход к человеческой природе, замыкающий 

понятие личности на феномене мышления, утверждали, что в представлении 

человека о собственном «Я» содержится духовная основа, не исчерпываемая 

феноменом мышления и не сводимая к нему [9, с. 168]. Они резко разводили 

душу и сознание, усматривая в их синонимизации шаг к «умалению Бога». 

Тенденция к растворению духовного в психическом была бы шагом навстречу 

к научному толкованию проблемы духа и плоти, но грозила «исчезновением» 

души в сугубо материальном феномене сознания и потому была неприемлема. 

Характерна в этом отношении негативная реакция В.С. Соловьева на мысль 

Л.М. Лопатина о тождестве души и сознания [9, с. 168]. Без метафизики, с точ-

ки зрения русских религиозных философов, были необъяснимы способность к 

познанию, нравственность, творческая активность.  

Третье положение. Проблема свободы являлась для религиозной мета-

физики XIX в. одной из центральных тем философского исследования. Насле-

дуя решениям христианской доктрины о взаимоотношении свободы и благо-

дати, деятели духовно-философского Ренессанса расширили сферу изучения 

феномена человеческой свободы, включив в нее анализ взаимоотношения сво-

боды и необходимости, который был ими заимствован из немецкой классиче-

ской философии. Но основным проблемным полем избрали тем не менее он-

тологическое понимание свободы.  

Говоря о свободе в контексте самостоятельного выбора человеком 

добра или зла на пути духовного развития, они делали акцент на надприрод-

ной, трансцендентной сущности свободы как неотъемлемого свойства богосо-

творенной природы человека. Именно с помощью свободы человек, согласно 

их представлениям, обладал возможностью реализовать заложенный в нем 

божественный потенциал. Сама история рассматривалась ими как единый Бо-

гочеловеческий процесс, ведущий к полноте слияния Творца и твари как в 

рамках земной истории, так и за ее пределами. По мере восхождения к Абсо-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 166 - 

люту человек в полной мере должен был становиться демиургом универсума, 

соработничающего Богу.  

Склонные к лояльности по отношению к православному вероучению, 

христианские интеллектуалы подчеркивали внутреннюю амбивалентность 

свободы, открывающей перед человеком как позитивный, так и негативный 

сценарий будущего. Так, например, Ф.М. Достоевский исходил из онтологиче-

ского понимания свободы, без которой человек не может иметь ни качества 

личности, ни достоинства, ни смысла существования, но выбор человека меж-

ду добром и злом считал вечной экзистенциальной драмой [12]. В этой схеме 

преобладало в целом отрицательное отношение к свободе как свойству лично-

сти, нуждающейся в подавление через безусловное, но добровольное подчине-

ние Божественным законам.  

Влекомые мистическими «озарениями», адепты «нового религиозного 

сознания» абсолютизировали свободу человека, допуская идею о неподвласт-

ности свободы Богу. Так, Н.А. Бердяев прямо писал о зависимости Бога от 

«Ungrund» (понятие Я. Беме) – добытийной свободы как основы всего сущего, 

не исключая и Святую Троицу. Свобода таким образом идентифицируется не 

как право, а как обязанность человека, возложенная на него мирозданием. Че-

ловек здесь изображался в очередной раз в роли «второго Абсолюта», для ко-

торого история, и прежде всего ее «метаисторический эон», хотя и в меньшей 

степени, чем для Бога, была полем приложения его замыслов и усилий. Имен-

но на идее абсолютизации свободы зиждилась разработанная Н.А. Бердяевым 

философия творчества. Применительно к истории эта абсолютизация свободы 

неизбежно обусловливала крен в сторону метафизического волюнтаризма, от-

дававшего весь мир во всех его измерениях в фактическое распоряжение «вто-

рого Абсолюта».  

Вопросы социального и политического переустройства, включая вопро-

сы о государстве и праве, были для русских религиозных философов вторичны-

ми [20]. Так, дискуссия о борьбе за демократические права заменялась ими дис-

куссией об обретении внутренней духовной свободы личности, без которой лю-

бое социальное и политическое переустройство обречено на низкую результа-

тивность. А проект радикальной смены государственной системы подавался как 

бессмысленный, поскольку веками желаемое родом человеческим счастье воз-

можно только в эсхатологической перспективе: «…единственное царство, кото-

рое может удаться, есть царство Божье...» [3, с. 271]. 

Четвертое положение. Ключевой антропологической проблемой, про-

работанной русскими религиозными философами, была проблема смысла и 

цели жизни. Будучи уверенными в том, что человек изначально является ра-

зумным и свободным существом, обреченным на поиск конкретных и убеди-

тельных причин своего земного существования, русские религиозные филосо-

фы критиковали попытки материалистов предлагать в качестве таковых раз-

личные эмпирические стимулы: «…жизнь как наслаждение, власть, богатство, 

как упоенность миром и самим собой есть бессмыслица» [29, с. 207]. Всё, свя-

занное с нерелигиозными ценностями, отрицалось ими в силу временности, 

ненадежности и неспособности решить экзистенциальные вопросы, основным 

из которых они считали преодоление страха смерти [32]. 

Только в сфере религии, по их общему мнению, смысл жизни получает 

единственно логически цельную и исчерпывающую трактовку: человек, явля-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 167 - 

ясь Образом и Подобием Божием, должен ориентировать свои мысли и дей-

ствия на абсолютные ценности – нравственность, целомудрие, добро, свободу, 

истину, справедливость, общее благо, заповеданные Священным Писанием, 

дабы стяжать на своем пути «небесные сокровища» и достичь постепенного 

«обожения», продолжающего в трансцендентной реальности. Следовательно, 

жизнь каждого человека встраивалась ими в христианскую схему истории как 

необходимое звено в цепи событий от Сотворения мира до Апокалипсиса и 

получала тем самым онтологическое оправдание. Дальнейшие нюансы пони-

мания смысла жизни зависели от представлений мыслителей-метафизиков о 

характере «обожения» в диапазоне от «участия в божественной славе и жизни» 

до полного слияния с Богом. 

При этом русские религиозные философы, ратовавшие за преодоление 

дуализма души и тела, не были противниками земных благ и ценностей вооб-

ще и не выделяли молитвенный и аскетический подвиг как что-то исключи-

тельно необходимое для «обожения». Так, Е.Н. Трубецкой писал о существо-

вании двух линий – горизонтальной (земной) и вертикальной (небесной), про-

дуцирующих соответственно натуралистические и мистические концепции 

смысла жизни. Ни одна из них, взятая изолированно от другой, не способна 

удовлетворить всем запросам человека, поэтому только в их пересечении об-

ретается целостность и полнота бытия [28]. В.В. Розанов также отдельно оста-

навливался на проблеме семьи и брака, особое значение которых в осмыслен-

ности жизни было связано с его «метафизикой пола» [21]. 

Тем не менее русскими религиозными философами не была конкретизи-

рована идея социальной самореализации личности, встречавшаяся у 

Г.С. Сковороды. Многочисленные высказывания о том, что в земной жизни че-

ловек должен самоопределиться «перед лицом Абсолютного», «отгадать Божию 

идею о себе», были общими и абстрактными, что сказалось в дальнейшем на 

уязвимости их концепции смысла жизни как излишне мистицизированной. 

Основное значение работ русских религиозных философов состояло в 

том, что они наполнили содержание вопроса о смысле жизни при всем их не-

достаточном интересе к социальным аспектам постановкой таких актуальных 

проблем, как тождество личности и духовности, развитие ценностно-

смысловой сферы, значение индивидуальности и неповторимости внутреннего 

мира человека.  

Пятое положение. В русской религиозной философии личность провоз-

глашалась абсолютной ценностью. В.С. Соловьев писал: «…каждый отдельный 

человек имеет безусловное Божественное значение» [24, с. 20]. Однако и инди-

видуалистический и коллективистский подходы к пониманию личности обще-

стве рассматривались как ущербные крайности. Индивидуализм критиковался 

ими за отрицание одним человеком онтологических прав других людей и зало-

женный в нем заряд богоборчества и антрополатрии. Коллективизм же рассмат-

ривался как попытка уничтожения ценности и поглощения личности со стороны 

какой-либо группы, неприемлемая с той же позиции отрицания метафизическо-

го права человека на самость. Отсюда проистекало устойчивое отторжение рус-

ской религиозно-философской мысли от теории обретения «общего блага» через 

социальную борьбу, пропагандируемой социалистами [24, с. 399]. 

Проблема соотношения личности и общества решалась русскими рели-

гиозными философами через обоснование интерперсонализма, в качестве идеала 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 168 - 

которого была взята Святая Троица – нераздельное и неслиянное единосущие 

трех самостоятельных Божественных Лиц (Ипостасей) [23]. По аналогии с три-

нитарным концептом гармоничные отношения в обществе должны были стро-

иться по линии субъект-субъектного взаимодействия с признанием за каждым 

человеком онтологического равенства, реализуемого в предельно сложной со-

циальной полифонии. По мнению В.С. Соловьева, истинным или «положитель-

ным» всеединством может быть лишь то всеединство, в котором «единое суще-

ствует не за счёт всех или в ущерб им, а в пользу всех <…> истинное единство 

сохраняет и усиливает свои элементы, осуществляясь в них как полнота бытия», 

оно «по самому понятию своему, требует полного равноправия, равноценности 

и равноправности между <…> целым и частями…» [25, с. 522]. Гарантией «по-

ложительного всеединства» должно было быть религиозно-нравственное требо-

вание видеть в другом человеке своего брата, «относиться к нему, как к самому 

себе», воплощающееся в христианской любви людей друг к другу.  

Таким образом, именно общность как основа формирования подлинной 

Богочеловечности подавалась ими как безусловный аксиологический приоритет, 

что послужило поводом для идентификации русской религиозной метафизики 

как совокупности антииндивидуалистических учений: «Она говорит от имени 

“мы”, но не от имени “я”» [11, с. 13, 14]. Но данный упрек не справедлив. Боль-

шинство русских религиозных философов делали акцент на коллективности с 

обязательным указанием на необходимость ее структурной развитости. 

Действительная слабость исповедуемого русскими религиозными мыс-

лителями интерперсонализма проявилась, на наш взгляд, в оторванности тео-

ретических суждений от практических вопросов государственного устройства. 

Онтологическое равенство личностей было либо размыто в проповеди всеоб-

щей любви как условия «положительного всеединства», либо вынесено за пре-

делы эмпирической истории в «метаисторический эон». Следовательно, кон-

цепция интерперсонализма носила утопический характер и на практике была 

бессильной в рефлексии социальных диспропорций российского общества.  

Основываясь на вышеизложенном, можно сделать следующий вывод.  

В XIX – начале XX в. в русской философии, рассматривающей фено-

мен человека как базовую проблему научного поиска, была сформирована ре-

лигиозно-философская антропологическая парадигма. Опираясь на специфи-

ческий синтез христианской антропологии и европейской христианской ми-

стики Средних веков и Нового времени, мыслители-метафизики этого периода 

придерживались общей схемы исследования философско-антропологической 

проблематики, закреплявшей религиозно-мистическое понимание человека, 

что, разумеется, не отменяло внутреннюю противоречивость и разнородность 

их авторских концепций. В рамках данной парадигмы в полной мере получили 

развитие свойственные русской мысли акценты на изучении духовной сферы 

человека, но проблемы социально-политического и естественнонаучного ха-

рактера при определенных начатках в этой области анализа не были адекватно 

отражены и исследованы. Однако именно деятели духовно-философского Ре-

нессанса XIX –начале XX в. внесли существенный вклад в познание феномена 

человека и подготовили «антропологический поворот» XX столетия. 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 169 - 

Список литературы 

1. Александров А.А. Проблема человека в философии Гегеля // Фи-

лософия и общество. 2005. № 1 (38). С. 143–155.  

2. Белов В.Н. Аскетика в русской духовной традиции. Саратов: 

Изд-во СГУ, 2011. 239 с.  

3. Бердяев Н.А. Опыт эсхатологической метафизики // Бердяев 

Н.А. Царство духа и царство Кесаря / сост. и послесл. 

П.В. Алексеева; подгот. текста и примеч. Р.К. Медведевой. М.: 

Республика, 1995. С. 164–286.  

4. Бердяев Н.А. Самопознание (Опыт философской автобиогра-

фии). М.: Книга, 1991. 448 с.  

5. Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Прав-

да, 1989. 608 с. 

6. Бондарева Я.В. Антропологические основы русской религиоз-

ной философии // Вестн. Моск. гос. обл. ун–та. Сер. «Философ-

ские науки». 2017. № 1. С. 75–82.  

7. Бонецкая Н.К. Андрогин против сверхчеловека // Вопр. филос. 

2011. № 7. С. 81–95.  

8. Борзова Е.П., Мачкарина О.Д., Дудник С.И., Полатайко С.В. 

Личность и общество: проблемы взаимодействия в философ-

ском наследии славянофилов (А.С. Хомяков, Ю.Ф. Самарин, 

К.С. Аксаков, И.В. Киреевский) // Вестн. МГТУ. 2012. Т. 15, № 

3. C. 639–644. 

9. Горбачук Г.Н. Проблема подлинности личности в русской рели-

гиозной философии // Учен. зап. Орлов. гос. ун–та. Сер. «Гума-

нитарные и социальные науки». 2013. № 4. С. 167–171. 

10. Гура В.А. Проблема отношения русской религиозной филосо-

фии к православию // Науч.-техн. ведомости СПбГПУ. Гумани-

тарные и общественные науки. 2011. № 4. С. 232–236. 

11. Гусейнов А.А. Гуманистический контекст философии россий-

ских шестидесятников // Проблемы и дискуссии в философии 

России второй половины XX в.: современный взгляд / под ред. 

В.А. Лекторского. М.: РОССПЭН, 2014. С. 7-22. 

12. Запека О.А. Идея свободы в этических построениях 

Ф.М. Достоевского // Вестн. славянских культур. 2009. № 3. С. 

14–20. 

13. Записки петербургских Религиозно-философских собраний 

(1901–1903) / общ. ред. С.М. Половинкин. М.: «Республика», 

2005. 543 с. 

14. Лебеденко А.А. Философия сердца Григория Сковороды: кон-

цепция цельности человека и мира // Тр. объединенного науч. 

центра проблем космич. мышления. 2009. Т. 2. С. 240–249.  

15. Липич Т.И. Философская антропология русских романтиков // 

Человек в изменяющейся России: философская и междисципли-

нарная парадигмы: материалы Всерос. науч. конф. (г. Белгород, 

4-7 окт. 2006 г.): 2 ч. Белгород: Изд-во БелГУ, 2007.Ч. 1. С. 115–

118.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 170 - 

16. Мнемозина: собрание сочинений в стихах и прозе, издаваемая 

кн. В. Одоевским и В. Кюхельбекером: 4 ч. М.: Типография Им-

ператорского Московского Театра, 1825. Ч. 4. 234 с.  

17. Мочалов Е.В. Проблема человека в немецкой философии и рус-

ской философии всеединства // Вестн. Чуваш. ун–та. 2009. № 4. 

С. 163–169. 

18. Николаева Т.А. Проблема человека в философском наследии 

русского масонства XVIII – начала XIX в.: автореф. дисс. … 

канд. филос. наук. Мурманск, 2011. 20 с. 

19. Одоевский В.Ф. Русские ночи. Л.: Наука, 1975. 327 с. 

20. Осветимская И.И. Представления о ценности государства в рус-

ской философии XIX–XX веков // Вестн. Санкт-Петербург. ун–

та. Сер. 14 «Право». 2010. № 3. С. 15–25. 

21. Петракова И.Н. Проблема пола в философии В.В. Розанова: 

дисс. … канд. филос. наук. Тула, 2008. 145 с.  

22. Преподобный Паисий Величковский, Святитель Игнатий Брян-

чанинов. О молитве Иисусовой. М.: Лествица, 2005. 320 с.  

23. Регула М. Цвален. Тринитарная концепция личности у Николая 

Бердяева и Сергея Булгакова // Ист. филос. 2016. Т. 21, № 1. С. 

151–159. 

24. Соловьев В.С. Оправдание добра / отв. ред. О.А. Платонов. М.: 

Институт русской цивилизации, Алгоритм, 2012. 656 с. 

25. Соловьёв В.С. Первый шаг к положительной эстетике // Соловь-

ев В.С. Соч.: 2 т. / общ. ред. и сост. А.В. Гулыга; примеч. Л.С. 

Кравца и др. М.: «Мысль», 1988. С. 548–555. 

26. Соловьев В.С. Чтения о Богочеловечестве // Соловьев В.С. Соч.: 

2 т. / сост., подготовка текста и прим. Н.В. Котрелева и Е.Б. 

Рашковского. М.: «Правда», 1989. Т. 2. С. 5–172.  

27. Творения иже во святых отца нашего Тихона Задонского: в 5 т. 

Издание пятое. М.: Синодальная типография, 1889. Репринт-

1994: в 2 кн. М.: Изд. Свято-Успенского Псково-

Печерскогомонастыря, 1994. Кн. 2. 345 с.  

28. Трубецкой Е.Н. Смысл жизни / сост. и отв. ред. О. А. Платонов. 

М.: Институт русской цивилизации, 2011. 656 с.  

29. Франк С. Л. Смысл жизни // Франк С.Л. Духовные основы об-

щества. М.: Республика, 1992. C. 147–216.  

30. Фурсова В.Э. Идея целостного человека в русской религиозной 

философии первой половины XX века: автореф. дисс. … канд. 

филос. наук. М., 2016. 26 с.  

31. Халтурин Ю.Л. Философия русских масонов конца XVIII – 

начала XIX века: критическая реконструкция: дисс. … канд. фи-

лос. наук. Екатеринбург, 2010. 227 с.  

32. Эрн В.Ф. Социализм и проблема свободы // Эрн В.Ф. Сочине-

ния. М.: Издательство «Правда», 1991. С. 157–197. 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 171 - 

RELIGIOUS-PHILOSOPHICAL ANHROPOLOGICAL PARADIGM 

IN RUSSIAN PHILOSOPHY OF THE XIX-TH - EARLY XX-TH 

CENTURY: HISTORICAL-PHILOSOPHICAL ANALYSIS 

I.V. Bondareva, O.A. Ustinov 

The Academy of Professional Development and Re-Training of Educators, Moscow 

The subject of this study is the problem of the formation and evolution of the 

religious- philosophical anthropological paradigm in Russian philosophy of 

the XIX-th - early XX-th century. The article justifies the legitimacy of the 

analysis of various philosophical concepts of this period within the framework 

of the general scheme of approach to the human being problem. In this per-

spective, the Orthodox patristics, the medieval mysticism, the philosophy of 

German Romanticism and classical German philosophy are considered to be 

the main intellectual sources of the Russian religious-philosophical anthropo-

logical paradigm of the analyzed period. The basic assumptions of this para-

digm are reconstructed and studied in detail: the human nature understanding, 

the soul and body relation, the freedom of will, the meaning and purpose of 

life, the correlation of the individual and society. The representatives of the 

religious-philosophical approach made a significant contribution to the com-

prehension of the human being phenomenon and prepared the 20-th century 

«anthropological turn. 

Keywords: Christian anthropology, anthropological paradigm, God, man, 

spirit, soul, body, sin, personality and society, freedom of will, creativity, 

meaning of life. 

Об авторах:  

БОНДАРЕВА Яна Васильевна – доктор философских наук, заведую-

щая кафедрой истории и философии образования и науки ФГАОУ ДПО «Ака-

демия повышения квалификации и профессиональной переподготовки работ-

ников образования», г. Москва. E-mail: bondareva.iana@yandex.ru. 

УСТИНОВ Олег Александрович – кандидат философских наук, доцент 

кафедры истории и философии образования и науки ФГАОУ ДПО «Академия 

повышения квалификации и профессиональной переподготовки работников 

образования», г. Москва. E-mail: olustinov@rambler.ru. 

Authors information: 

BONDAREVA Iana Vasil'yevna – Ph.D., Chair of History and Philosophy 

of Education Dept., The Academy of Professional Development and Re-Training of 

Educators, Moscow. E-mail: bondareva.iana@yandex.ru. 

USTINOV Oleg Alexandrovich – Ph.D., Assoc. professor of the Dept. of 

History and Philosophy of Education, The Academy of Professional Development 

and Re-Training of Educators, Moscow. E-mail: olustinov@rambler.ru. 

mailto:bondareva.iana@yandex.ru
mailto:olustinov@rambler.ru
mailto:bondareva.iana@yandex.ru
mailto:olustinov@rambler.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 172 - 

УДК 101.9 

ДУХОВНАЯ КУЛЬТУРА: ТЕНДЕНЦИИ РАЗВИТИЯ 

ЦИВИЛИЗАЦИИ 

В.П. Майкова*, Э.М. Молчан**, Ю.А.Огородников*** 

*Мытищинский филиал «Московский государственный технический универ-

ситет имени Н. Э. Баумана (национальный исследовательский университет)», 

г. Мытищи 

**Сергиево-Посадский филиал «Высшая школа народных искусств (инсти-

тут)», г. Сергиев Посад 

***ГАОУ ВО города Москвы «Московский городской педагогический уни-

верситет», г. Москва 

Раскрываются тенденции развития духовной культуры. Авторы рассмат-

ривают духовную культуру универсального российского государства, 

которая транслирует окружающим народам свободу, высокий ценност-

ный потенциал. Формирование духовной культуры России всегда исто-

рически находилось на стыке многих зон религиозных, этнолингвисти-

ческих и исторических потоков. 

Ключевые слова: духовная культура, Россия, сознание, идентичность, 

российское общество, духовно-нравственные ценности, система. 

Современное положение в сфере духовной культуры, духовно-

нравственных ценностей можно оценить как экологическую катастрофу. Не-

устойчивость и противоречивость – основные характеристики социальной ди-

намики развития общества. В России возникла такая социально-

психологическая ситуация, которую можно охарактеризовать через своеобраз-

ный кризис духовности личности, возникший как результат утрачивания 

людьми духовно-нравственных ценностей, понимания их сути. Это послужило 

импульсом к исследованию феномена понятия духовной культуры философи-

ей, религией, наукой.  

В своих методологических подходах к философскому анализу 

духовной культуры В.В. Аверьянов, М.А. Маслин, Э.С. Маркарян, 

В.Ж. Келле, А.П. Скрипник, И.В. Суханов, Т. Шпидлик, Я.В. Бондарева 

и др. рассматривали её как явление, оказавшее существенное воздей-

ствие на развитие российской парадигмы [4; 6; 9; 10]. 

Во-первых, проблемы развития современной духовной культуры 

в России связаны прежде всего с процессами дифференциации духовно-

нравственных ценностей в культурном сознании общества. Нельзя не 

отметить факта воздействия наследия прошлого, что обусловлено свое-

образием отечественной истории. С древних времен по настоящее время 

ведутся поиски вектора развития страны, государственной стратегии как по-

пытки найти верный курс дальнейшего движения российской цивилизации. 

Консерваторы и либералы, западники и славянофилы существенно отличались 

от западных консервативных и либеральных мыслителей. Иная социальная 

реальность, исторический опыт стран, в которых прошла большая часть жизни 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 172–177 

mailto:valmaykova@mail.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 173 - 

того или иного философа, высказывающегося по вопросам национальной 

идеи, предопределяют различия между ними даже при условии совпадения 

отдельных подходов к теме. С давних пор ведутся споры о том, необходима ли 

стержневая идея развития государства, что такое идеология и каков концепт 

устойчивости общества.  

Совокупность всех этих вопросов и противоречий обусловила даль-

нейшее рассмотрение отечественными мыслителями концептуальной идеи 

развития страны. И западники, и славянофилы, несмотря на многие различия 

по определению курса России, сходятся на триаде «личность – нация – челове-

чество». Именно в этой логической связке происходит осмысление русской 

истории и русской философии.  

Идеи западников и славянофилов стали фундаментом, на который в 

последующем опиралась философская мысль в вопросах об особом пути раз-

вития России, модернизации или выборе исторического пути. «За многими 

нерусскими народами закрепилось название “инородцы”, власть отрицала за 

ними право развития собственной культуры, языка, литературы, системы обра-

зования. <…> Когда около 35% населения – инородцы, а русские разделяются 

на великороссов, малороссов и белороссов, то невозможно в XIX и XX вв. ве-

сти политику, игнорируя этот исторический капитальной важности факт, иг-

норируя национальные свойства других национальностей, вошедших в Рос-

сийскую империю, – их религию, их язык и проч.» [1, с. 585]. 

Среди либерально настроенных мыслителей, сформировавших свою 

позицию по вопросу концепта развития страны, можно выделить П.Б. Струве и 

П.Н. Милюкова. В частности, П.Б. Струве пытался совместить идею строи-

тельства российской государственности и свободы личности, которая не 

должна ущемляться. П.Н. Милюков, по многим вопросам придерживающийся 

иных взглядов, нежели П.Б. Струве, заявлял, что национальные черты весьма 

подвижны и их не стоит возводить в абсолютный закон и необходимый при-

знак нации. Причем нации могут меняться самопроизвольно, без насильствен-

ного воздействия, смешиваясь друг с другом на определенной территории. 

Глобальные проблемы современности, интегративные и глобализаци-

онные процессы, ускорившие социальное время, изменившие социальные ско-

рости и расстояния в расширившемся до мирового социальном пространстве с 

его опасностями научно-технического и энергийно-информационного про-

гресса, усилили интерес к концепту развития страны. Объявленный Президен-

том страны В.В. Путиным курс на традиционные ценности и импортозамеще-

ние увеличили актуальность духовно–нравственных ценностей. 

Указанное обстоятельство важно не столько с социально-

политической, сколько с точки зрения духовно-нравственной специфи-

ки бытия российского общества, чьи истоки уходят в глубокое прошлое. 

Во-вторых, проект формирования центрированного государства новей-

шего времени, опирающегося на принципы регионального «многоедин-

ства» духовности, требовал в развитии культурного сознания признания 

некоего единственного источника мира, поставленного над становящи-

мися все более локальными системами ценностей различных социаль-

ных групп. В-третьих, общество может открыть специфику своих обы-

чаев и ценностей только путем сравнения с другими.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 174 - 

Современный исследователь духовно-культурных тенденций 

развития регионального пространства культур российского социума 

Н.М. Инюшкин верно указывает на то, что «…возникновение и разви-

тие специфичного, особенного в провинциальной культуре не внеисто-

рично... Оно возникает, формируется, отражается по-разному в новых 

формах провинциальной духовной жизни» [2, с. 51]. 

Русский философ С.Л. Франк рассматривал проблемы соотноше-

ния национальной духовности в сфере культурного сознания россий-

ского общества, ее значения. Духовная культура – это та область бытия, 

в которой данная реальность представлена в виде отраженной реально-

сти в нашем сознании и открывающейся нам во внутренних процессах 

сознания [5, с. 72]. Взаимодействие в общественных системах достигает 

своего духовного максимума и входит в состав духовной жизни.  

Взаимодействие различных культур порождает новые формы 

культурного бытия социума. Информационные технологии разрушают 

барьеры между различными общностями, что приводит к интеграцион-

ным процессам культурных систем отдельных национальностей, рас-

ширяя возможности заимствования и взаимообмена в сфере культурно-

го бытия. Системообразующие элементы культурного бытия отдельных 

государств являются новообразующими составляющими для развития 

отдельных социальных систем цивилизации. Глобальные сдвиги и ме-

таморфозы способны отразиться на ценностях национального, государ-

ственного и общечеловеческого уровней. Но и резонанс от такого пере-

ворота неизбежно будет соответствующего масштаба, ставя под угрозу 

жизнеспособность социума в целом. 

Философский анализ фактической стороны бытия духовной 

культуры российского общества дает возможность исходить из того, что 

методологические концепты совокупности разных направлений во 

множественности могут быть объяснены только с точки зрения ее логи-

ческого, смыслового обоснования многоструктурности происхождения 

российской культуры. О необходимости такой аргументации свидетель-

ствует то обстоятельство, что все наиболее существенные явления куль-

турного бытия в России носили соборный (собирательный, духовно-

объединительный и восстановительный характер). Они представляли 

собой реальную проекцию различных эмпирико-теоретических форм. 

По наблюдениям М. Элиаде, относительно культурного наследия можно 

«выделить... главные пласты и уточнить их роль в строительстве духов-

ной жизни...» [8, с. 47]. 

В России всегда вставал вопрос о духовном самоопределении 

общества и человека в нем. Если на Западе эти понятия – духовность и 

традиции преемственного бытия общества – были в конечном счете раз-

ведены и получили свои отдельные обозначения, то в России этого не 

произошло. Однако верным является наблюдение Ш.Н. Эйзенштадта о 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 175 - 

том, что Россия ориентировалась на модернизацию экономических и 

социальных систем [7, с. 177]. 

Русская духовная культура представляет универсальную систему 

взаимодействующих элементов-общностей не только внутри страны, но 

и является ценностно-смысловой для других социальных систем и общ-

ностей во всем мире. Духовно-нравственные ценности российской 

культуры воздействуют на формирование ценностей отдельных регио-

нов, изменяя их этническую культуру и национальное самосознание, а 

также народов ближних к ним территорий. 

Таким образом, духовная культура России является системообра-

зующим стержнем организации российской цивилизации. Духовная 

культура универсального российского государства трансформирует 

окружающим народам свободу, высокий порядок. Формирование ду-

ховной культуры России всегда исторически находилось на стыке мно-

гих зон религиозных, этнолингвистических и исторических потоков. 

Объединение различных этнических сообществ на Востоке Европы 

происходили в Российской империи на основе архаической легитимиза-

ции, провозглашения властью своей безусловной религиозной и фило-

софской правоты. Это во много раз увеличивает их созидательные или кон-

структивные возможности в отличие от разрушительных или деструктивных. 

Одной из особенностей духовной культуры здесь можно считать ее способ-

ность формировать совершенный инвариант социальной реальности, а он, в 

свою очередь, имеет возможность создавать актуальные состояния, моделируя 

их, через гармонизацию, самораскрытие и самоопределение личности, пере-

живание любви, творческое вдохновение, героический порыв. Это так называ-

емое общее «духовное настроение» социума как ориентира действий на фоне 

интеллектуальной, нравственной, эмоциональной атмосферы эпохи, формиру-

емой на субстанционально-значимых идеях экзистенции человека и общества.  

При всем многообразии выбора пути дальнейшего развития, рассмат-

ривая качественно возможные направления движения человечества в зависи-

мости от начальных параметров системы, можно предположить, что в случае, 

если: велико влияние низших чувств, а духовной культуры – слабое, каждый 

сам по себе, общество пойдет по пути удовлетворения лишь своих физических 

начал, что всегда приводит к пресыщению. Такое резкое увеличение отрица-

тельного влияния (в теории управления – отрицательный резонанс) приводит к 

существенным неустойчивостям (турбулентности), результатом которых явля-

ется разрушение. Если в обществе как социальной системе преобладает духов-

ная культура, которая построена на любви, милосердии, то это приведет к рез-

кому увеличению положительного влияния. Следовательно, необходима кор-

ректировка влияния ценностей на сознание таким образом, чтобы увеличить 

(по крайней мере не уменьшить) долю общих составляющих духовной культу-

ры [3].  

В связи с этим исследуем динамику развития современной России. По-

сле падения Советского Союза, когда влияние духовной культуры было незна-

чительным, возникли структуры олигархов, группировки преступников, парад 

суверенитетов. Такая неустойчивость грозила развалом России, гражданской 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 176 - 

войной, анархией. В целях сохранения страны государственная власть укрепи-

ла свое положение, уменьшила влияние других стран, а также увеличила роль 

религий как оплота гуманистического просвещения, основанного на духовно-

нравственных ценностях, сохраняющего и укрепляющего их. Это привело к 

существенной устойчивости, результатом которой стало возвращение тради-

ций, формирование соответствующего общественного сознания, основанного 

на принципах независимости, самостоятельности и самодостаточности Рос-

сийского государства.  

Сегодня в мире идет взаимодействие разных культур, наций, однако 

особенно остро встают вопросы, связанные с формированием современного 

глобального гуманизма, апеллирующего к стремлению к справедливости, от-

казу от насилия, преодолению межнациональной розни. Духовная культура 

свойственна всем нациям, общностям и социальным группам. Для нее харак-

терны предельность, историческая и социальная нелокализуемость, трансцен-

дентность. Она развивается и совершенствуется в течение всей человеческой 

истории.  

Список литературы 

1. Витте С.Ю. Избранные воспоминания,1849–1911. М.: Мысль, 

1991. 718 с. 

2. Инюшкин Н. М. Провинциальная культура: взгляд изнутри. 

Пенза: Б.и., 2004. 440 с. 

3. Майкова В.П., Молчан Э.М. Духовность как фактор устойчиво-

сти социальных систем // Вестн. Моск. гос. обл. ун-та. Сер. 

«Философские науки». 2017. № 1. С. 46–54. 

4. Скрипник А. П. Моральное зло в истории этики и культуры. М.: 

Политиздат, 1992. 351 с. 

5. Франк С. Л. Духовные основы общества. М.: Республика, 1992. 

511 с. 

6. Шпидлик Т. Русская идея: иное видение человека. СПб.: Изд-во 

Олега Абышко, 2006. 464 с. 

7. Эйзенштадт Ш. Революция и преобразование обществ. Сравни-

тельное изучение цивилизаций / пер. с англ. А.В. Гордона; под 

ред. Б.С. Ерасова. М.: Аспект Пресс, 1999. 415 с. 

8. Элиаде М. История веры и религиозных идей: в 3 т. Изд. 2-е. М.: 

Академический проект, 2009. Т. 1. 622 с. 

9. Бондарева Я.В. Развитие принципа синергии в учениях о преоб-

разовании человеческого бытия (к вопросу о методологических 

основаниях русской религиозной философии) // Вестн. Моск. 

гос. обл. ун-та. Сер. «Философские науки». 2013. № 2. С. 5–10. 

10. Бондарева Я.В. Методологические основы русской религиозной 

философии: историко-философский анализ. М.: Изд-во МГОУ. 

2011. 322 с. 

 
 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 177 - 

SPIRITUAL CULTURE: DEVELOPMENT TRENDS OF 

CIVILIZATION 

V.P. Maykova*, E.M. Molchan**, Yu.A. Ogorodnikov*** 

*Mytishchi branch of the Moscow State Technical University named after N.E. 

Bauman, Mytischi 

**Sergiev Posad branch of High School of Folk Arts, Sergiev Posad 

***Moscow City University, Moscow 

The article reveals the development trends of spiritual culture. The authors 

consider the spiritual culture of the universal Russian state that provides for 

the surrounding peoples freedom ideal and high value standards. The for-

mation of Russia's spiritual culture has always historically been at the junction 

of many zones of religious, ethno-linguistic and historical streams. 

Keywords: spiritual culture, Russia, consciousness, identity, Russian society, 

spiritual and moral values, civilization. 

Об авторах: 

МАЙКОВА Валентина Петровна – доктор философских наук, профес-

сор каф. философии, Мытищинский филиал ФГБОУ ВО «Московский госу-

дарственный технический университет имени Н.Э. Баумана, Мытищи. E-mail: 

valmaykova@mail.ru 

МОЛЧАН Эдуард Михайлович – кандидат педагогических наук, зам. 

директора по научно-исследовательской работе и информатизации, Сергиево-

Посадский филиал «Высшая школа народных искусств (институт)», г. Сергиев 

Посад. E-mail: ed.molchan2015@yandex.ru 

ОГОРОДНИКОВ Юрий Александрович – доктор философских наук, 

профессор кафедры философии, ГАОУ ВО города Москвы «Московский го-

родской педагогический университет», Москва. E-mail: oau2005@yandex.ru 

Authors information: 

MAYKOVA Valentina Petrovna – Ph.D., Prof. of the Philosophy Dept., 

Mytishchi branch of the Moscow State Technical University named after N.E. Bau-

man, Mytishchi. E-mail: valmaykova@mail.ru 

MOLCHAN Eduard Mikhailovich – Ph.D. (Pedagogy), Deputy-Director on 

academic afairs and informatics, Sergiev Posad High School of Folk Arts, Sergiev 

Posad. E-mail: ed.molchan2015@yandex.ru 

OGORODNIKOV Yuri Alexandrovich – Ph.D., Prof. of the Philosophy 

Dept., Moscow City University, Moscow. E-mail: ed.molchan2015@yandex.ru 

 

mailto:valmaykova@mail.ru
mailto:E-mailed.molchan2015@yandex.ru
mailto:oau2005@yandex.ru
mailto:valmaykova@mail.ru
mailto:E-mailed.molchan2015@yandex.ru
mailto:E-mailed.molchan2015@yandex.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 178 - 

ЗАПАДНАЯ ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ 
МИР 

УДК 1 (091) 

EMBRACING THE AMBIGUITY OF CREATIVITY 

Leslie A. Muray 

Curry College, Boston (USA) 

ОХВАТЫВАЯ ДВОЙСТВЕННОСТЬ ТВОРЧЕСТВА 

Лесли A. Мюрэй 

Карри колледж, Бостон (США) 

Статья нацелена на детальное раскрытие взрывного эффекта творчества 

А. Бергсона, который значительно повлиял на традицию американской 

философии процесса, на венгерскую культуру первой половины XX сто-

летия. До времени написания этой работы (июль, 2016 г.) автор опубли-

ковал одну статью о влиянии Бергсона на крупнейшего венгерского по-

эта XX века Эндре Ади и две статьи о воздействии французского фило-

софа на католического епископа Оттокара Прохазку. Настоящая публи-

кация – результат исследования влияния Бергсона на Михая Бабитса и 

Жигмонда Морица, двух писателей первой части XX столетия, предвос-

хитивших экологические проблемы. Оно стало возможным при под-

держке фонда Фулбрайта. В статье после краткого рассмотрения влия-

ния Бергсона на Бабитса автор попытался рассмотреть воздействие берг-

соновского витализма на примере одного из крестьянских персонажей 

Морица Дани Тури, сравнивая его с фигурой грека Зорбы из романа Ни-

коса Казандзакиса, бывшего студентом Бергсона. Он приходит к выводу: 

необходимость укорененности в почве и творчестве природы, «творче-

ский порыв» («élan vital»), не является безусловным, лишенным двой-

ственности добром, но может иметь двойственные результаты. 

Ключевые слова: А. Бергсон, двойственность творчества, философия 

процесса, А.Н. Уайтхед, венгерская культура первой части XX века, вли-

яние Бергсона на венгерскую культуру, Э. Ади, М. Бабитс, Ж. Мориц, 

Н. Казандзакис. 

There were always lots of books on my Father’s bookshelves when I was 

growing up. As I learned to read, I noticed that a number of books had the name 

Henri Bergson on it with the picture of a well dressed mustachioed man. I started to 

read Bergson and also about him, especially in Maurice Friedman’s To Deny our 

Nothingness, once I got to college. 

I was in my first full semester at the Claremont School of Theology (then 

called the School of Theology at Claremont) in the Fall of 1971 – January 1972. I 

had taken two theology courses from John Cobb that fall, Contemporary Continental 

Theology, a PhD level course for which I needed his permission to be in the class. It 

was a difficult and demanding. 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 178–189 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 179 - 

The other class was Process Theism, a class at my entering level, challeng-

ing yet quite manageable. Doing the readings was a religious experience! I wound 

up doing my first major paper at Claremont on a comparison of Henri Bergson and 

Alfred North Whitehead. My grade was a borderline B+/A-. But John Cobb made a 

comment about which I am proud to this day: «This paper shows much promise for 

your future as a theologian!» I thought I was pretty hot stuff! 

I went home for a brief break before Spring semester started (my parents 

lived in Phoenix, exactly 325 miles between my door at Methodist housing and my 

parents' carport). I was most anxious to show my father John Cobb's comment (my 

father spoke twelve languages and had two Ph.Ds). After I showed him the paper, 

instead of responding to the comment, my Dad said, «You wrote about Bergson!» I 

replied, «I know! Would you read the comment?» To which he responded once 

again, «You wrote about Bergson!» By this time, I was getting exasperated. «Would 

you read the comment?» I asked semi-angrily, semi-sheepishly. «You don't under-

stand», he replied, «I wrote my second dissertation on Bergson»! This time he got 

my attention: «You did?» Each one of us grabbed a pack of our favorite cigarettes 

and set off for a walk with the spectacular backdrop of a desert sunset. I had forgot-

ten about the extra crispy Hungarian fried chicken and onion potato salad my mother 

had made so engrossed did we get in the philosophy of Bergson!  

In ensuing years, my interest in Bergson was sporadic, mostly in the context 

of his relationship to the radical empirical tradition (James with whom he was 

friends and carried on active correspondence, Wieman, Meland, and Loomer) within 

process thought. My interest in Bergson was rekindled following the Great Trans-

formation of 1989 and as part of the retrieval of my Hungarian heritage. I became 

interested in the role of process thought in Hungary. 

Researching process thought in Hungary, I found all of two references dur-

ing the entire Communist period. Both of these were in textbooks by the eminent 

then Marxist, later dissident philosopher and former Lukács student György Markus. 

In 1966, Markus wrote one line: Whitehead was a bourgeois philosopher. A year 

later, the length was the same–one line–but the content different: Markus thought 

Whitehead deserved credit for his dialectical understanding of God! 

Following the Great Transformation, the Central European and Hungarian 

Whitehead Society became quite active with monthly meetings, retreats, translations 

of Whitehead’s and other works, etc. But the ebbs and fortunes of the Society 

seemed to get difficult to follow, some key peoples' participation affected by job 

changes, etc. I also began to feel that may be this phase of the history of process 

thought should be written by a Hungarian. I decided to study in greater detail the 

explosive impact of Henri Bergson, no less a part of the process tradition, on Hun-

garian culture in the first half of the twentieth century. Up to this point (July, 2016), 

I have published one article on the influence of Bergson on the greatest Hungarian 

poet of the twentieth century, Endre Ady, and two on the French philosopher's im-

pact on the Roman Catholic Bishop Ottokár Prohászka [1–3]. The topic of my Ful-

bright (before being rudely interrupted by illness) scholarship research was on Berg-

son's influence on Mihály Babits and Zsigmond Moricz, two writers of the first half 

of the twentieth who anticipated environmental issues. In this article. after a brief 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 180 - 

summary of Bergson's influence on Babits1, I seek to show the influence of the vital-

ism of Bergson, as can be seen in one of the peasant characters of Moricz, compar-

ing that character, Dani Turi, to Nikos Kazantzakis’ (a former student of Bergson) 

Zorba the Greek. I then seek to draw out the key points: the need be rooted in the 

land and in the creativity of nature, the «élan vital», which is not an unmitigated, 

unambiguous good but may have very ambiguous results.  

 

Henri Bergson (1859–1941) 

Instead of a detailed biography of Henri Bergson, I shall bring out some of 

the highlights of his life and career. For much of his career, the French philosopher 

had been a very prolific author and accomplished, popular professor when he was 

appointed to a chair of philosophy at Collège de France in 1900. He taught at that 

institution until 1921. Considered the finest institution of higher learning in France 

at the time, the Collège de France had no real student body and no official examina-

tion system. All lectures were open to the public. Bergson’s lectures became so pop-

ular that people had to be turned away.  

In 1917, Bergson was entrusted with a secret mission by the French gov-

ernment: to convince U.S. President Woodrow Wilson to enter World War I on the 

side of France and England! In return, France promised support for Wilson’s idea of 

a League of Nations. Bergson was supposed to resemble an embodiment of Plato's 

philosopher king which, in the estimation of the French, was very much the way 

President Woodrow Wilson saw himself. The French philosopher's attempt at di-

plomacy reputedly made an impression on the American President.  

His international stature had grown to the point where he had received invi-

tations to lecture in Bologna, London, Oxford and Birmingham in 1911. In 1913, he 

lectured at and received an honorary degree from Columbia University. 

Henri Bergson was elected to the Académie Française in 1914, an achieve-

ment greeted with great euphoria by admirers as well as virulent anti-Semitic attacks 

on the far right. That year the Roman Catholic Church put his works on the list of 

forbidden books. The main reason for the condemnation was his perceived aban-

donment of the mandatory scholastic rationalism in favor of an emphasis on intui-

tion. 

In June, 1940, Germany invaded France. Soon thereafter, Jews were re-

quired to register. The puppet Vichy government declared him an «Honorary Ary-

an» in an attempt to exempt him from this. A non-practicing, assimilated Jew who 

had planned to convert to Roman Catholicism, Bergson decided to be in solidarity 

with the Jewish people instead and stood in line to register as a Jew. He died two 

days later, in January, 1941 of pulmonary congestion [4]. 

The key concepts in Bergson’s philosophy are the following: intuition, the 

idea that the primary way we know things are through intuitions, gut level feelings, 

rather than a priori reasoning or sense experience; duration, affirming the reality of 

time and the temporal nature of the self rather than a transcendental ego above time; 

the importance of metaphysics, especially as expressed in the concept of creative 

evolution, embracing modern science yet rejecting mechanistic, deterministic views 

                                                 
1 See my forthcoming, «The Influence of Henri Bergson on Mihály Babits», in En-

counter, paper presented at the 14th Conference on the Literature of Region and Nation , 

University of Pécs, Hungary, June 2012. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 181 - 

of nature; and embracing a from of «vitalism», the élan vital, the «life force» that 

drives all things and is in all things. It is Bergson’s version of God.  

Although «The Two Sources of Morality and Religion» was published late in 

Bergson’s career, its basic ideas had a profound relationship to the others we have 

already mentioned. In this work, the French philosopher contrasted the idea of 

closed with open morality and static with dynamic religion. Closed morality and 

static religion focus on the preservation of the life of the group, its unity, warding 

off anything that appears to pose a threat – all too often and all too easily new ideas, 

cultures, and peoples. To Bergson, the militarization of cultures throughout the 

world of the 1930s was a frightening example of the effects of closed morality and 

static religion. 

But to the French philosopher, if there was an élan vital driving the uni-

verse, evolution and change were its ways; closed morality and static religion were 

contrary to its ways. Fortunately, there were human beings throughout history, the 

mystics of the various religious traditions, who had a special intuition of this élan 

vital, who had a special sense of oness with it. To Bergson this meant being in 

communion with, at one with the Love that is the élan vital of the universe, a love 

that enhances individuality within the bonds of a genuine community open to diver-

sity. 

 

The Historical Context in Hungary 

The Hungary in which the writers Mihály Babits and Zsigmond Moricz 

were beginning to have an impact in the literary world (1908–1912).and in which 

Henri Bergson was already having an explosive influence was a world ready to 

come apart. The various nationalities of the Austro-Hungarian wanted their inde-

pendence even as the government of the Kingdom of Hungary embarked on a pro-

gram of enforced Magyarization (the word «Magyar» is the Hungarian word for eth-

nic Hungarian. The socio-economic-politico-cultural structure of the country was 

basically feudal with a few members of the nobility, along with the churches, own-

ing most of the land. In this very hierarchical social order, these members of the no-

bility who owned so much of the land were also the ones who wielded the most 

power. They also adhered to «liberalism», which in the Central and Eastern Europe-

an context referred to free thought as well as free trade and commerce. Although this 

social structure survived in a largely rural country, the Empire was also industrializ-

ing gradually. Poverty was widespread in the villages and cities alike, with very lit-

tle means of social mobility. There was a very small middle class, with the impover-

ished gentry at times playing the political role of the middle classes. Once Jews were 

emancipated following the creation of the Austro-Hungarian Empire (they had actu-

ally been emancipated during the Revolution of 1848), assimilated, well educated 

Ashkenazi Jews – and ethnic Germans – became the backbone of the relatively 

small middle class. The explosion, of course, came with the assassination of Arch-

duke Franz Ferdinand and the ensuing World War. 

The end of World War was also the end of Old Empires including the not so 

old Austro-Hungarian Empire. Hungary became independent. First, there was a re-

form minded, democratic oriented revolution in October 1918, followed by a Soviet 

Republic that lasted 133 days. A Red Terror was followed by a White Terror. At the 

Treaty of Trianon in 1920, Hungary lost two thirds of its territory and one third of its 

ethnic Magyar population. Admiral Horthy came to power as Regent in 1920 and 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 182 - 

gave his name to the next era in Hungarian history – the Horthy Era (1920–1944). 

The old aristocracy had come back to power in a semi-feudal, semi-democratic, 

semi-authoritarian, socio-politico-economic system with little means of social mo-

bility. Suffrage was not universal and was not secret in the rural areas. During the 

«White Terror», anti-Semitism had at least a semi-official status («numerus clausus» 

laws were passed), fed by the high visibility of assimilated Jews in the waning days 

of the Austro-Hungarian Empire and the oft repeated statistic of 31 out of 34 Peo-

ple’s Commissars being of Jewish origin. The official ideology was staunchly anti-

Communist and «irredentist» – unwillingness to be reconciled to the loss of territory 

and more especially ethnic population, felt to be a national tragedy and humiliation 

that was synonymous with the word «Trianon». 

Under the moderating and stabilizing leadership of Prime Minister István 

Bethlen (1921–1931), the anti-Jewish laws were not enforced, a modus vivendi was 

attained with the Jewish community, and an agreement was reached between the 

government, The Social Democratic Party, and the labor unions. Bethlen was also 

anti-Nazi and as longer as he was in power, Hungary stayed out of the clutches of an 

increasingly aggressive Germany. Most of his successors admired fascist Italy and 

some made Faustian deals with Hitler, the return of lost territories and populations in 

return for Hungary’s alliance with the Axis powers. 

 

Mihály Babits (1883–1942) 

The most important figure in Hungarian culture and history on whom Berg-

son had the most profound influence from the beginning of the twentieth century 

was Hungary’s greatest poet of that century, Endre Ady (1877–1919). Ady was a 

Calvinist from Transylvania who foresaw the dissolution of the Austro-Hungarian 

Empire on account of competing nationalisms. A Francophile, he listened to and 

imbibed Bergson’s lectures and sought to emulate his role model, the French Social-

ist leader, Jean Jaurẻs assassinated in 1914,. Ady was a symbol of the democratic 

aspirations of the Revolution of 1918. His influence would be formative on all sub-

sequent Hungarian literature.  

I am going to mention briefly one other figure on whom we see the influ-

ence of Bergson very early on. That figure is Ottokár Prohászka (1858–1927), Bish-

op of Székesfehérvár (1905–1927). Prohászka is a most enigmatic figure to me. He 

can write almost poetically about God as the «élan vital»; how the «élan vital» is in 

the Reserved Sacrament (three of his works were condemned for Bergsonism); how 

the Church needs to espouse Christian Socialism and redistribute its lands, some-

thing the prelate in fact did. Yet, Prohászka was capable of the most virulent anti-

Semitic attacks, at times from the floor of the Parliament.  

Finally, we come to people who were the topic of my Fulbright, Babits and 

Moricz. Babits wrote three articles on Bergson. The first of these exudes enthusiasm 

for what Babits sees as Bergson’s recovery of metaphysics, in contrast to the anti-

metaphysical bias of much of modern philosophy. Even more importantly, Babits’ 

understanding of Bergson’s metaphysics–rejecting a mechanistic view of the world 

in favor of one that sees the universe as alive, dynamic, creative, made up of inter-

dependent parts–seems, in an uncanny way, to anticipate (as I have mentioned be-

fore) contemporary environmental philosophers’ attempts to overcome anthropocen-

trism and to see nature and its constituent parts as being of intrinsic value. Babits is 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 183 - 

not entirely consistent in this regard–reflecting Bergson’s own inconsistencies re-

garding dualism.  

Babits’ other two articles on Bergson are a two-part review of the French 

philosopher’s book «The Two Sources of Morality and Religion». Babits sees the 

book as extremely insightful about the insularity of extreme nationalism and, alt-

hough he seeks to be apolitical, a resource for resisting militarism and all manifesta-

tions of modern humanity’s impulse toward self-destruction. 

 

Babits and Szigmond Moricz 

I need to mention that both Babits and Moricz initially were sympathetic to 

the Soviet Republic in 1919 and that both were appointed to academic positions. 

They both became disillusioned fairly quickly. 

I mention this in part because both were subject to reprisals; they both lost 

their academic positions. Moricz was never again allowed to have one of his plays 

produced. As a result, both wanted to convey to the censors that be that they were 

«apolitical». Moricz used the term «épits», «build», as slogan for what he deemed to 

be an apolitical reform program. Of course, even such self-avowed apolitical pro-

grams at some level are political and have political consequences.  

Babits was a liberal Roman Catholic poet, essayist, playwright, and novelist. 

He was a pacifist at a time of rising nationalism. If I may use an analogy to the polit-

ical and cultural conflict between the «Westernizers» and the «Slavophiles» (espe-

cially the «narodniks») in Russia, Babits was the quintessential Westernizer in the 

Hungarian context. Although deeply rooted in Hungarian culture, he was profoundly 

influenced by Western thought. He was the translator of numerous classics of West-

ern literature. It is interesting to note that the devout Roman Catholic Babits so en-

thusiastically embraced Bergson’s philosophy at a time when the French philosopher 

was condemned by the Roman Catholic Church and his works put on the Papal In-

dex. 

Moricz, a Calvinist like Ady, and Babits, the liberal Roman Catholic, were 

co-editors (1929–1933) of «Nyugat (The West)», Hungary's most influential politi-

cal, literary, and cultural journal in the first half of the twentieth century. Moricz, 

while conversant with Western literature and culture and a friend and collaborator 

with Babits (they complemented each other), emphasized Hungarian historical and 

cultural themes in his writings. Although he saw the Hungarian peasant, rooted in 

the soil and the non-human natural world, as being in touch with a primordial “life 

force, «elan vital», in a special way, his works, instead of romanticizing the peas-

ants, are, in their realism, scathing indictments of the injustice, harshness, and bru-

tality of the lives of those peasants. Although Babits and Moricz complemented each 

other, they were in many ways at the root of the most fundamental political and cul-

tural divide in twentieth and twenty-first century Hungary. This split is between «the 

urbanists», largely intellectuals of middle class, urban origin, with an important 

working class contingent, Western oriented vs. «the populists» (a poor translation of 

the Hungarian, «népies», «of the people», «with the people»), rural, nationalistic, 

village and East or South (the Balkans) oriented. This urbanist, Westernizer vs. 

«populist», lover of indigenous traditions dynamic finds expression in various forms 

in Russia, throughout the countries of Central and Eastern Europe, and even in some 

of the rhetoric of post-colonialism. 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 184 - 

Environmental Ethics 

Both Babits and Moricz anticipate and raise some of the most fundamental 

meta-ethical questions raised by environmental ethicists, namely what is humanity’s 

place in the world? Are we above nature or are we parts of nature? It also raises the 

question of whether the non-human is of intrinsic value or instrumental value. 

We have seen that Babits is excited about Bergson’s philosophy because the 

French thinker develops a metaphysics in which humans are a part of and belong to 

the universe – a universe that is not mechanistic but alive and creative. It is very 

clear that he has read Bergson very closely and wrote about him directly in prose. In 

the case of Zsigmond Moricz, there are no indications that he has read Bergson nor 

has he written about the French thinker in prose. Nevertheless, Moricz had to be fa-

miliar with Bergson’s ideas; they were part of the intellectual air he breathed. One 

could not be part of the intellectual life of Hungary in the first half of the twentieth 

without some familiarity with, some animated, passionate discussion of the philoso-

phy of Henri Bergson. For Moricz, human beings are parts of the creativity of the 

earth, «the élan vital»; the goal of existence is to be in harmony with, rooted in this 

«élan vital». He certainly feels that people like the rugged peasants of the Hungarian 

Plains (the «Alfὅld», «the Lower Ground» literally; the Hungarian plains are a con-

tinuation of the Russian stepppes on the Western side of the Carpathians) live rooted 

in the land, closer to the elemental forces of life. In this regard, Moricz would not be 

strikingly different from what seems be a transcultural phenomenon, that is to say 

the emphasis on rootedness in the land, in the creativity of the earth, the «élan vital». 

One can find this emphasis in authors, particularly the Romantics, from such diverse 

cultures as Leo Tolstoy in Russia and James Fennimore Cooper in the United States. 

Authors like Tolstoy and Moricz are «realists»; they describe life as it is – 

not just in its beauty but with its suffering, hardship, cruelty and brutality. In spite of 

this, there is a tendency on the part of Tolstoy (and others) to romanticize the Rus-

sian peasant and her/his rootedness in the earth as an unmitigated good and the 

source of wisdom. This can most readily be seen in the characters of Gerasim in 

«The Death of Ivan Ilich» and Platon in «War and Peace». Gerasim is the only char-

acter who is not self-preoccupied as Ivan Ilyich is dying but is «natural» as a source 

of comfort, reacting always spontaneously, intuitively in ways that are always a re-

lief to Ivan. In similar fashion, Platon (it is not accidental that his name is Plato) 

teaches much practical wisdom to Pierre, the protagonist, in «War and Peace», 

while they are in French captivity. There is a scene after Platon is shot by the French 

in which Pierre starts to laugh uncontrollably, having realized through the wisdom 

and death of his friend that there is a part of him that can never be taken away, a part 

of him that can never be destroyed. In a similar fashion, the rootedness of Cooper’s 

character Natty Bumpo in nature is an unambiguous, unmitigated good that is ro-

manticized. 

This is where Zsigmond Moricz is different from other realist authors: he is 

a realist through and through, accepting the ambiguities that come with being rooted 

in the «élan vital». A meaningful existence, an abundant life can be attained only 

though a rootedness in nature–but this is a blessing full of ambiguities, beauty as 

well as ugliness, suffering, brutality and cruelty. 

 

A Whiteheadian Interlude 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 185 - 

Before I go on to consider one of Moricz’s earliest novels, «Sárarany (Gold 

in the Mud: A Hungarian Peasant Novel)» [5; 6], I need to take a Whiteheadian in-

terlude or intermission for the sake of perspective. Process philosophy is usually 

identified with the philosophies of Alfred North Whitehead (1861–1947) and 

Charles Hartshorne (1897–2000). Bergson is usually seen as belonging to the 

school, an influence on Whitehead and others. I have always wanted to expand the 

process family to include not only Bergson but the likes of Pierre Teilhard de Char-

din (1881–1955); such Classical American philosophers as William James (1855–

1910), Josiah Royce (1855–1916), and John Dewey; and Sir Muhammad Iqbal 

(1877–1938) and others from all over the world.  

The main tenets of the process view of the world is that the universe is crea-

tive, made up of interdependent and interdependent parts. There is no dualism of 

mind and matter or anything else. Matter is energy and what we see in the world are 

extensions of energy events in space and time organized in various degrees of com-

plexity. 

In process thought, all actualities «feel» in however a rudimentary fashion. 

Of course, inanimate objects like rocks do not feel. However, the atoms, molecules, 

energy events that make them up do feel, at however a rudimentary a level. Thus, all 

experiences of the moment, human and non-human, are of intrinsic value although 

not necessarily of equal value. 

In this scheme of things, God is necessary to hold things together for White-

head and most process thinkers. God is the supreme instance of creativity, ordering 

possibilities in order of graded relevance and the supreme instance of relatedness, 

«feeling» all «feelings» in the world and preserving them everlastingly. Other pro-

cess thinkers see the creativity of the universe as sufficient, just as Bergson saw 

Creative Evolution as God. 

The previous discussion has been to demonstrate the profoundly ecological 

vision of process thought, a vision which sees everything, including God, as interre-

lated, interdependent, and creative. Every actuality, human and non-human, has 

some degree of value. Process thought has offered this ecological vision as an alter-

native to the mechanistic view of the world–the «bête noire» of all environmental 

philosophies. 

In Whiteheadian process thought, momentary experiences, human and non-

human, are «lured» to realize themselves in their fundamental interdependence with 

all things. This lure is offered in the form of what Whitehead calls «propositions», 

some combination of the actual and the possible. The actual in propositions may 

include people, places, colors – as well as stories and narratives. 

To me and other process thinkers, poems, novels, all forms of literature are 

propositions (whatever else they may be). They deal with actual characters, imagi-

nary though they be, actual places, stories, etc. that arouse the imagination and em-

power unanticipated possibilities. 

Poetry and all forms of literature deal with philosophical questions: «Who 

am I?»; «What is the meaning of life?»; «What is the world really like?»; «What are 

human beings really like?»; «What is human nature, if there is such a thing?». Poet-

ry, novels, short stories, address these questions in ways that are far more evocative 

and speak to deeper recesses of our being than the rationality of philosophical tracts. 

 

Sárarany (Gold in the Mud: A Hungarian Peasant Novel) 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 186 - 

This novel by Zsigmond Moricz takes place in the small village of Kiskará 

in the Alföld (the Great Plains of Hungary). It is a thriving village. Nevertheless, the 

lives of its inhabitants are hard. The land belongs to a wealthy count who has en-

couraged passivity on the part of the peasants. The protagonist is Dani Turi, a Don 

Juan type who seems to seduce every woman in the village, a man with «the Midas 

touch» who can turn the simplest thing like crop rotation into profit. Perhaps most 

importantly, his most fundamental orientation runs counter to what seems to be, 

without stereotyping, a trans-cultural attitude of peasants, namely a sense of «fat-

edness», a sense that no matter what you do and how hard you try, things are not 

going to change – «and there is nothing you can do about it». Dani Turi’s attitude is 

that «there is always something you can do about it». 

It goes without saying Dani Turi’s explosive energy comes from an ele-

mental rootedness in the creativity of nature, «the élan vital». He has broken the 

bonds of the sense of fatedness. To the other villagers, he is an object of both respect 

and resentment. 

For a time, Dani gains a new appreciation for his wife and children and be-

gins to live a life of simpler domesticity. He begins to put on weight and lose «some 

of his edge». 

He comes up with a plan. He will rent the land from the Count–eventually 

hoping to buy it–and during the process, seduce the Countess! A poetic and histori-

cal righting of social injustice, of a rigidly hierarchical socio-politico-economic sys-

tem. 

To complicate things, the Count already has a buyer for the land. However, 

the potential buyer has a riding accident and dies. Dani rides with legal papers in 

hand allowing him to rent to meet the Count. In the most shocking ending I have 

ever read in a novel, Dani winds up killing the Countess, the Count, and one of his 

cousins. Turi’s wife accepts and forgives him. As for Dani, he has had a catharsis 

and attempts to take to heart his wife’s words about facing a newness of life–with 

whatever that may entail. 

Dani is taken into custody by villagers armed with pitchforks and thrown in-

to the village’s very primitive jail cell while somebody goes to get the gendarmes. 

The protagonist asks why he had lived, what was life? «Mud» was the answer. Then 

what was humanity’s place in the mud?  

«Gold in the mud». 

«So who is at fault if nothing came of this gold? 

Who?» 

«God, who has made nothing of it». 

 

Zorba the Greek 

Nikos Kazantzakis is an author in whom many of the currents of our time in-

tersect: the influence of his teacher, Henri Bergson; the search for God; mysticism; 

the search for peace, justice, and reconciliation; a flirtation with Marxism; an inter-

est in Buddhism; transformation of the world, all held together by a practical wis-

dom for living found in the immediacies of lived experience, as portrayed by many 

of his characters, most especially Zorba. 

I need to mention in the beginning the manner in which we have moved be-

yond the Fulbright project. In the Fulbright project, the focus was on Bergson’s in-

fluence on Babits and Moricz, especially on Babits’ essays on Bergson. We have 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 187 - 

built on that foundation yet moved beyond it in considering Moricz by himself as a 

Hungarian writer and drawing out similarities to the Greek author Nikos Kazantza-

kis (1883–1957).  

I have already mentioned that Kazantzakis had been a student of Henri 

Bergson (1907–1909). The influence of Bergson is reflected in many of Kazantza-

kis’ characters but it is most readily apparent in «Zorba the Greek». 

The two main characters in «Zorba the Greek» are the bookish narrator 

whom Zorba calls «Boss» and Zorba himself. Their relationship starts when 

«Boss» has inherited a lignite mine on the island of Crete and sets out on a 

boat from Piraeus. Zorba convinces Boss to give him a job at the mine. 
Zorba is a character totally caught up in the immediacies of life, rooted in 

the creativity of nature, in the «élan vital». He can get enthralled by the beauty of a 

dolphin. Or, if he feels like going swimming with no clothes on, he will do so with-

out a second thought. Zorba is totally spontaneous, totally the present moment of 

experience, completely one with his intuitions. 

Although some of the best parts of the book are soliloquies by Zorba, there 

are important subplots and other, minor characters. For one, there is the ongoing 

relationship, more and more complicated as the book goes along, between Zorba and 

Madame Hortense («Bouboulina») For another, there is the story of the young wid-

ow with whom Boss winds up spending the night. When a young boy who has a 

crush on her sees them together and villagers make fun of him, he winds up drown-

ing himself. Although Zorba does his best to save her, the boy’s father decapitates 

the widow in front of Boss, Zorba, and the entire village. The scene echoes Berg-

son’s concepts of closed morality and static religion. 

Like Moricz (a causal influence is virtually impossible, with Moricz pub-

lishing his novel in 1911, Kazantzakis in 1946), Kazantzakis sees the meaning of 

existence, the abundant life in our rootedness in the creativity of nature, our rooted-

ness in the «élan vital». But as with Moricz, that creativity can be ambiguous with 

ambiguous results. 

Some of this may be seen in the way the reader responds. For example, as 

Madame Hortense is dying and dies, the women of the village, very poor, cannot 

wait to ransack her domicile and take her belongings. Boss wants Zorba to do some-

thing. He reminds Boss that her possessions will not do her any good! Readers like 

myself might want a moment of silence or someway of honoring her. And Zorba 

would ask, «What difference does it make?» – all the while fully recognizing the 

deep care he had for her. 

 

Conclusion 

And what does all of this have to do with the problems of the day, particu-

larly climate change? First of all, the novels «Sárarany» and «Zorba the Greek» 

have been Whiteheadian propositions luring us into a larger world, beckoning us to 

live our lives rooted in the creativity of the universe, the Bergsonian «élan vital». 

While that is where we find the meaning of life and the abundance of its blessings, 

that creativity and its results are not an unmitigated good but fraught with ambiguity. 

Facing issues like climate change, we need to make the decisions we need to 

make with strength and courage amidst all the ambiguities of the Brave New World 

we have created, with ever present possibilities of creative transformation. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 188 - 

References 

1. Muray L.A. A Transformative Model of Pluralism for Hungary // Oc-

casional Papers on Religion in Eastern Europe. 1992. Vol. XII. No. 2, 

March. P. 19–24 (originally presented as a paper entitled «A Mutually 

Transformative Model of Pluralism» at the conference, «The Role of 

Religion in Newly Pluralistic Societies: The Case of Eastern Europe» 

Budapest, Hungary, May, 1991). 

2. Muray L. A. Modernism and Christian Socialism // Thought of Ot-

tokár Prohászka. Occasional Papers on Religion in Eastern Europe. 

1992. Vol. XII. No. 3, June. P. 29–42 (paper presented to the «Ro-

man Catholic Modernism» seminar of the American Academy of Re-

ligion, November, 1991). 

3. Muray L.A. Modernist Hermeneutics // Ottokár Prohászka. Religion 

in Eastern Europe. 2004. Vol. XXIV. No. 6, December. P. 14–21 

(paper presented at the Society of Biblical Literature International 

Meeting, Budapest, Hungary, July, 1995.) 

4. Barnard G. W. Living Consciousness: The Metaphysical Vision of 

Henri Bergson. New York: State University Press of New York, 

2011. P. XV-XXII. 

5. Móricz Z. Sárarany. Budapest: Osiris Kiadó, 2005. 224 o. 

6. Móricz Z. Gold in the Mud: A Hungarian Peasant Novel / Virginia L. 

Lewis translator. Library Cat Publishing, 2014. 352 p. 

 

EMBRACING THE AMBIGUITY OF CREATIVITY 

Leslie A. Muray 

Curry College, Boston (USA) 

The paper is aimed at revealing in detail the explosive impact of Henri Berg-

son, who considerably influenced the American process philosophy tradition, 

on Hungarian culture in the first half of the twentieth century. Up to the point 

this paper was written (July, 2016), the author published one article on the in-

fluence of Bergson on the greatest Hungarian poet of the twentieth century, 

Endre Ady, and two on the French philosopher's impact on the Roman Catho-

lic Bishop Ottokár Prohászka. The current publication is the outcome of his 

Fulbright scholarship research on Bergson's influence on Mihály Babits and 

Zsigmond Moricz, two writers of the first half of the twentieth who anticipat-

ed environmental issues. In this article. after a brief summary of Bergson's in-

fluence on Babits, the author seeks to show the influence of the vitalism of 

Bergson, as can be seen in one of the peasant characters of Moricz, comparing 

that character, Dani Turi, to Nikos Kazantzakis’ (a former student of Bergson) 

Zorba the Greek. He then seeks to draw out the key points: the need be rooted 

in the land and in the creativity of nature, the “élan vital,” which is not an 

unmitigated, unambiguous good but may have very ambiguous results.  

Keywords: A. Bergson, ambiguity of creativity, process philosophy, A.N. 

Whitehead, Hungarian culture in the first half ,of the 20-th century, Bergson's 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 189 - 

influence on Hungarian culture, E. Ady, M. Babits and Z. Moricz, N. Kazan-

tzakis. 

Об авторе: 

МЮРЭЙ Лесли А. – Др. философии, проф. философии и религии, Де-

парт. Философии и религии, Карри колледж, Бостон (США). E-mail: 

lmuray@curry.edu 

Author information: 

MURAY Leslie A. is Ph.D., Professor of Philosophy and Religion, Depart-

ment of Philosophy and Religion, Curry College, Boston, MA. E-mail: 

lmuray@curry.edu 

 

mailto:lmuray@curry.edu
mailto:lmuray@curry.edu


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 190 - 

УДК 100.37 

ЛОГИКО-СЕМИОТИЧЕСКАЯ ПАРАДИГМА В ФИЛОСОФИИ 

СМЫСЛА 

Л.А. Демина*, Л.Ф. Копосов** 

* ФГБОУ ВО «Московский государственный юридический университет имени 

О.Е. Кутафина (МГЮА)», г. Москва 

**ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет, г. 

Москва 

Одним из наиболее значимых философских событий ХХ в. явился так 

называемый «лингвистический поворот», осуществленный аналитиче-

ской философией и выразившийся в провозглашении языка не только 

средством, но и единственным подлинным объектом философского ана-

лиза. Наиболее характерным для уже довольно продолжительного вре-

мени, прошедшего с тех пор, было интенсивное применение точных, 

разработанных в основном в современной логике средств и методов ана-

лиза языка. Развитие логических теорий, появление множества новых 

направлений логических исследований, разработка средствами логики 

искусственных языков для решения определенных практических и тео-

ретических задач не могла не затронуть исследований естественного 

языка. Раскрытие многолинейных аналогий между этими языками, пере-

несение методов и процедур логического исследования на контексты 

естественного языка и наоборот существенно обогатили не только соб-

ственно логику и лингвистику, но и теорию познания. Накопленный 

опыт, связанный как с успехами, так и неудачами формализации есте-

ственного языка способствует обретению более ясного понимания при-

роды языка, его роли в человеческом познании и коммуникации и, в ко-

нечном счете, построению научной теории языка. 

Ключевые слова: лингвистический поворот в философии, аналитиче-

ская философия, контексты естественного языка, коммуникация, зна-

чение, смысл. 

Одна из актуальных задач современной научной практики, на наш 

взгляд, это задача моделирования языковых, информационных процессов, мо-

делирования языка как средства хранения, передачи и переработки информа-

ции. Несомненно, важной в этом плане является и задача моделирования чело-

веческой способности понимать язык и осмысленно им пользоваться в самых 

различных целях. Объяснение этой способности – одновременно и путь к объ-

яснению специфики человеческого освоения мира, его познавательных воз-

можностей. Пунктом, в котором сходятся интересы конкретно-научных и фи-

лософских исследований языка, является раскрытие механизма соотношения 

мысли, языка и действительности, результатом чего и является человеческое 

познание.  

Для современного этапа исследований естественного языка характерно 

прослеживание взаимосвязи поверхностных и глубинных структур языковых 

выражений (предложений и контекстов), результатом чего является построе-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 190–201 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 191 - 

ние моделей, отражающих эмпирически не наблюдаемые свойства и отноше-

ния и фиксирующих существенные характеристики языка. Анализ глубинных 

структур языковых контекстов ведет к традиционной логико-философской 

проблематике – исследованию вопросов референции и истины. Мы предпочи-

таем использовать термин «референция» как обозначение отнесения языкового 

выражения к внеязыковому объекту, а также самого объекта вместо более 

привычного термина «значение» ввиду неоднозначности и даже противопо-

ложности использования последнего в логике и лингвистике. Разработка во-

просов прагматики, связанных с включением в сферу логико-

лингвистического анализа материалов обыденной речи, рассматриваемой 

прежде всего как орудие коммуникации, также увеличивает интерес к рефе-

ренциальным аспектам языка. Что мы имеем в виду, когда говорим о референ-

ции и референциальных подходах к анализу языка? Теорию референции инте-

ресует «возвращение» языка к действительности, вопрос о том, каким образом 

значимые единицы языка могут понятным для адресата способом идентифи-

цировать предметы. Решение этих вопросов зависит от ряда гносеологических 

предпосылок: каким образом трактуется понятие предмета (что выводит нас, в 

частности, на проблемы номинализма и реализма), какому типу референтных 

выражений отдается предпочтение, а также посредством чего осуществляется 

связь языкового выражения и референта, т. е. что обеспечивает сам процесс 

референции.  

Проблема смысла также является задачей глубинного анализа языка, 

его теоретической реконструкции. Каковы критерии осмысленности выраже-

ний языка, роль смысла в отождествлении и различении объектов референции 

и в конечном счете – смысл и понимание – вот лишь небольшой перечень во-

просов, встающих перед нами при появлении этого короткого слова «смысл». 

Но постижение смысла – задача уже ни в коем случае не лингвистическая. 

Здесь мы от вопросов речевой деятельности обращаемся к человеческой дея-

тельности вообще, к её познавательным практикам. Это задача философа, ко-

торая может быть охарактеризована как «осмыслить смысл» и «понять пони-

мание».  

На наш взгляд, проблема соотношения референции и смысла в чем-то 

подобна основному вопросу философии (или, по крайней мере, является его 

преломлением применительно к языку); и там, и там мы ставим вопрос, что 

является объектом исследования и – в зависимости от решения этого вопроса – 

каковы способы его постижения. Нетривиальность этой нестареющей пробле-

мы заключается не в окончательном ответе, а в способах анализа и обоснова-

ния.  

Другая сторона этой проблемы – вопрос о семантических плоскостях 

познания, который самым тесным образом связан с проблемой универсалий. 

Философская традиция в своей семантике различает три вида вещей – знаки, 

объективное значение и обозначаемое, т. е. представляет собой вариант трех-

плоскостной семантики смысла и значения. Современная логика переходит к 

двухплоскостной системе репрезантации: знак – отображаемое. Наша задача 

показать, каким образом при этом может быть решен вопрос об абстрактных 

сущностях, какова современная формулировка вопроса об универсалиях.  

Как отмечает К.-О. Апель, ставя данный вопрос, возможно, в полеми-

чески заостренной плоскости, «философия сегодня сталкивается с проблема-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 192 - 

тикой языка как с проблематикой основоположений научного и теоретическо-

го построения понятий и высказываний, равно как и своих собственных выска-

зываний, т. е. с проблематикой осмысленного и интерсубъективно значимого 

формулирования познания вообще. В заостренной форме можно было бы ска-

зать: «первая философия» больше не является исследованием «природы» и 

«сущности» «вещей» или «сущего» («онтологией»), не является она теперь и 

рефлексией над «представлениями» или «понятиями» «сознания» или «разу-

ма» («теорией познания»), но представляет собой рефлексию над «значением» 

или «смыслом» языковых выражений («анализом языка»)» [1, 239]. Независи-

мо от того, согласны мы с данным высказыванием или нет, позиция, выражен-

ная в нем, заслуживает внимания и специального рассмотрения. 

Говоря об анализе языка, важно различать две его сферы: анализ языка 

науки и анализ естественного языка. Например, в своей, в определенной сте-

пени итоговой работе «Теоретическое знание» В.С. Степин пишет: «Хотя 

наука и пользуется естественным языком, она не может только на его основе 

описывать и изучать свои объекты. Во-первых, обыденный язык приспособлен 

для описания и предвидения объектов, вплетенных в наличную практику че-

ловека (наука же выходит за её рамки); во-вторых, понятия обыденного языка 

нечетки и многозначны, их точный смысл обнаруживается лишь в контексте 

языкового общения, контролируемого повседневным опытом. Наука же не 

может положиться на такой контроль, поскольку она преимущественно имеет 

дело с объектами, не освоенными в обыденной практической деятельности. 

Чтобы описать изучаемые явления, она стремится как можно более четко фик-

сировать свои понятия и определения» [2, с. 46]. С этим утверждением трудно 

не согласиться, тем более что оно имеет за собой солидную философскую тра-

дицию, связанную с именами Г. Лейбница, Э. Гуссерля и Г. Фреге. Таким об-

разом, можно принять, что «в любой научной теории объект функционирует в 

форме термина языка или понятия. В процессе развития научного знания пер-

воначальным объектом является значение (референция) термина, затем проис-

ходит изменение объекта – им становится смысл. При условии формализации 

смысла терминов теории становится возможным оперировать смыслом терми-

на как вещью предметного мира» [2, с. 12]. Мы не останавливаемся сейчас на 

трудностях формализации понятия смысла и на том, что пока такой удовле-

творительной теории не существует, отметим лишь, что при исследовании 

языков науки выявляется определенная тенденция объективизации смысла. 

Это является отражением изначального проекта объективистского, исключа-

ющего человеческую субъективность исследования языка и отведению глав-

ной роли в таком исследовании логико-математическим методам.  

Но то, что применимо, и то в ограниченной мере, к языкам науки вы-

глядит совсем иначе, когда мы обращаемся к естественным языкам.  

Проблема интерсубъективности познания при понимании познания как 

коллективного и коммуникативного процесса может быть поставлена и реша-

ема именно в рамках философии языка. Но при этом не следует проблематику 

смысла рассматривать как исключительно языковую, что происходит, если мы 

осмысленность вообще трактуем как объективность и научность. Да, конечно, 

«в языке и с помощью языка выражается все богатство человеческой жизни во 

всех ее проявлениях: в отношении к миру, к другим людям, к культуре, к про-

шлому и будущему, к самому себе. Все, что делает человек, возможно только 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 193 - 

на основе языка. Только в языке могут быть закреплены и переданы другим 

людям результаты деятельности человека» [3, с. 200]. Но сама природа смысла 

предполагает рассмотрение неких универсальных начал, проявляющихся в 

различных видах и формах человеческой жизнедеятельности, в том числе и в 

языковой. Это значит, что анализ смысла не может быть ограничен чисто ло-

гико-лингвистическими средствами (так же, как и анализ самого языка как со-

цио-культурного феномена). Рефлексия над понятиями «смысла» и «значения» 

предполагает и рефлексию над самим языком. Анализ смысла тесно связан с 

анализом понимания, а феномен понимания рассматривается как акт осмысле-

ния и интерпретации, совершаемый обладающими соответствующей компе-

тенцией человеческими субъектами. Такой подход соответствует в целом иде-

ям неклассической теории познания, с ее отказом от субъекто- и наукоцен-

тризма [4, с.11–114].  

Таким образом, мы полагаем, что соотнесение смысла и понимания, 

смысла и коммуникации, осмысленности и интерсубъективности познания 

позволяет вывести нас за пределы чисто языкового рассмотрения проблем 

смысла, значения, референции и придать анализу данных понятий необходи-

мую конструктивную общность и методологическую значимость. В то же вре-

мя это дает возможность использовать позитивный опыт, накопленный в раз-

личных традициях исследования как языка, так и познания в целом: семиоти-

ческой, логико-семантической, феноменологической, структуралистской, гер-

меневтической.  

Логико-семиотическая парадигма 

Человек отличается от животного тем, что он способен использовать 

знаки. Причем речь идет не только о тех знаках-индексах, которые находятся в 

причинно-следственных отношениях с предметами (дым – указатель огня) – их 

могут улавливать и высшие животные, но прежде всего о знаках-символах, 

которые лишь конвенционально «привязаны» к предмету. Использование та-

ких знаков требует уже определенного уровня абстракции, чтобы за любым 

словом-знаком уметь увидеть некоторый предмет, чтобы быть способным пе-

редавать необходимую информацию и общаться друг с другом. Знак не несет в 

себе ни грана вещи, но он материален; он – заместитель вещи, предмета. 

Именно найдя такого «заместителя», человек становится подлинно человеком, 

т. е. разумным существом, homo sapiens. Можно согласиться с Ч.У. Моррисом, 

одним из создателей семиотики как науки, когда он утверждает: «Человече-

ская цивилизация невозможна без знаков и знаковых систем, человеческий 

разум неотделим от функционирования знаков – а возможно, и вообще интел-

лект следует отождествить именно с функционированием знаков» [5, с. 45]. 

Однако реализация проекта построения общей теории знаковых систем, как 

это виделось его авторам, на наш взгляд, далека от выполнения, да и вряд ли 

возможна вообще, учитывая специфичность поставленных задач. Ю.С. Степа-

нов считает, что «семиотика находит свои объекты повсюду – в языке, матема-

тике, художественной литературе, в отдельном произведении литературы, в 

архитектуре, планировке квартиры, в организации семьи, в процессах подсо-

знательного, в общении животных, в жизни растений…» [6, с. 5]. Разнород-

ность объектов исследования делает сомнительной возможность «унифика-

ции» науки на основе семиотики, как это виделось Ч.У. Моррису, возможность 

преодоления посредством семиотики противоположностей формальных, гума-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 194 - 

нитарных и естественных наук. Но что не вызывает сомнения – это успеш-

ность семиотического подхода к анализу языка и шире – к анализу знаковых 

систем, рассматриваемых как носители информации (информационные систе-

мы). 

Семиотика – это наука, изучающая вещи и свойства вещей в их функ-

ции служить знаками (по определению Ч.У. Морриса), и так как любая наука 

использует знаки и выражает свои результаты с помощью знаков, то семиоти-

ка призвана служить инструментом всех других наук. Именно это качество 

семиотики представляется для нас наиболее привлекательным: ее методологи-

ческий аспект, семиотика как методология исследования человеческого позна-

ния. Учитывая тот факт, что язык в XX в. превращается в одну из централь-

ных, а может, и просто центральную философскую проблему; учитывая, что 

почти все науки о человеке заново открывают языковые аспекты своего пред-

мета, в семиотике мы находим весьма ценные методы и принципы, на которых 

должно базироваться любое исследование языка.  

Исследования естественного языка являются традиционной областью 

приложения совместных усилий логики и лингвистики. В целом же естествен-

ный язык можно рассматривать и более широко – как сферу пересечения инте-

ресов философии и лингвистики, так как, обращаясь к анализу языка, мы не 

можем избежать таких вопросов, как соотношение языка, мышления и дей-

ствительности, объяснения человеческой способности познания мира и рас-

крытия механизмов такого познания. Все эти вопросы уходят своими корнями 

в исследование природы языка. При этом важно отметить, что в философском 

представлении язык рассматривается не как простое средство коммуникации, а 

как явление, что, возникнув из потребностей общественной практики, стало 

средством выделения признаков объектов действительности, «кодирования» и 

обобщения их, т. е. превратилось в систему, позволяющую сформулировать 

любое отвлеченное отношение, любую абстрактную мысль. Язык, как сред-

ство выражения мысли, становится в то же время средством её построения, 

средством углубления и развития абстрактного мышления, что, в свою оче-

редь, позволяет перейти от неполного и неточного знания к более полному и 

точному. 

Но интерес к языку со стороны логики и философии, с одной стороны, 

и лингвистики – с другой, шел до определенного времени как бы с разных по-

зиций. Так, для логиков и теоретиков науки на первый план выступали фор-

мально-структурные аспекты построения языка, причем сам естественный 

язык рассматривался как недостаточно строгий и в силу этого не являющийся 

идеальным орудием мышления. Для традиционной же лингвистики, наоборот, 

наиболее важным представлялось изучение реального многообразия суще-

ствующих языков. Можно сказать, что лингвистика до появления работ Ф. де 

Соссюра, положившего начало системному анализу и структурному изучению 

естественного языка в современном понимании этих принципов научного по-

знания, оставалась во многом наукой эмпирической.  

Чарльз Сандерс Пирс и Фердинанд де Соссюр: две парадигмы 

в семиотике 

В формировании и развитии общей теории знаковых систем можно 

выделить две независимые (по времени и месту возникновения) и во многом 

различные линии: первая, «американская» линия, связанная с именем логика, 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 195 - 

философа и математика Ч.С. Пирса, и вторая, «европейская», развиваемая 

швейцарским лингвистом Ф. де Соссюром. Различие этих линий не только (и 

не столько) в названиях: «семиотика» – название, предложенное американской 

школой (Пирс – Моррис), «семасиология», или «семиология», – такое назва-

ние для единой науки о знаках придумал Ф. де Соссюр. Как мы знаем, в итоге 

закрепилось первое название. 

С одной стороны, Пирс как логик и математик идет от задач и проблем, 

выдвигаемых математической логикой. Его идеи, систематизированные и, на 

наш взгляд, существенно упрощенные Ч. Моррисом, оказали и продолжают 

оказывать большое влияние на логические исследования языка. Но идеи Ч. 

Пирса имеют и глубокое философское содержание, которое стало доступным 

для русскоязычного читателя лишь в последние десятилетия благодаря широ-

кой публикации его работ. Семиотика Пирса происходила из пересечения 

определенной формы идеализма и математики. Его анализ языка исходит из 

понимания языка как части более широкой онтологической структуры.  

Ф. де Соссюр выделяет язык как объект лингвистики, противопостав-

ляя его речи (как социальное – индивидуальному, существенное – побочному). 

Саму же лингвистику он рассматривает как часть более общей науки о знаках 

– семиологии. Семиологическую систему Соссюр характеризует как опреде-

ленную систему значимостей, «где все элементы связаны друг с другом, обра-

зуя равновесие согласно определенным правилам, понятие тождества сливает-

ся с понятием значимости и наоборот» [7, с. 143]. Ценность соссюровского 

подхода с логико-гносеологической точки зрения заключается, на наш взгляд, 

в том, что он впервые начинает рассматривать язык как систему, обладающую 

определенной целостностью и замкнутостью. При таком способе рассмотре-

ния мы имеем дело как бы с формой существования языка, содержанием же 

будет реальный процесс развития языка. Отдельные языковые выражения об-

ладают  «значимостью» лишь в силу своего положения в данной системе, бу-

дучи противопоставленными другим выражениям. Именно такой конвенцио-

нальный подход позволяет Ф. де Соссюру рассматривать тождество языковых 

выражений не онтологически, а как тождество в силу правил самой системы и 

тем самым сливать понятие тождества с понятием значимости. Отсюда, кста-

ти, и проистекает известная аналогия механизма функционирования языка с 

шахматной игрой.  

Философия Пирса поражает самыми удивительными и неожиданными 

соединениями и переплетениями идей и суждений. В определенной мере клю-

чевой для него является идея логики, логических форм и структур, определя-

ющих человеческий способ познания и его результаты; логические структуры 

языка в его рассмотрении коррелируют с онтологическими сущностями и, 

можно сказать, что он как бы смотрит на мир через призму логических катего-

рий. Возможно, это во многом идет от его профессиональных занятий матема-

тикой в молодости, когда он рассматривал математику как ключ ко всем сим-

волическим системам и, таким образом, ко всему знанию; метод установления 

символов и исследования следствий для него есть сама суть Вселенной [см. 

напр., 8]. От математического символизма он движется к логическому симво-

лизму и – шире – к семиотическому символизму. «Высшая степень реально-

сти, – пишет Пирс в “Письме к Леди Уэлби”, – достигается именно знаками, 

т. е. посредством таких идей, как идеи Истины, Справедливости и других». 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 196 - 

«Логика, – отмечает он там же, – есть всего лишь иное название семиотики, 

квазинеобходимого или формального учения о знаках».  

 

Гносеологическое обоснование семиотики (философия познания Ч.С. 

Пирса) 

Знак выступает как основа человеческого познания. Знак устанавлива-

ет отношение, вторгается между объектом и разумом. Знаки никогда не явля-

ются изолированными атомами, они образуют бесконечные ряды (и должны 

рассматриваться только как часть такого ряда), распространяющиеся в различ-

ных направлениях.  

Рассмотрим, каким образом Пирс обосновывает свои суждения о по-

знании. Формулируя собственную точку зрения, Пирс подчеркивает, что «со-

временная наука и современная логика требуют от нас встать на платформу, 

значительно отличающуюся от картезианской» [9, с. 10]. А вот дальше следует 

интересная мысль, заставляющая нас вспомнить и Гуссерля, и Гадамера (раз-

рабатывавшего свою герменевтику значительно позже): «Мы не можем начи-

нать с совершенного сомнения. Мы должны начинать, имея все те предрассуд-

ки, которые действительно имеются у нас, когда мы беремся за исследование 

философии. Эти предрассудки нельзя развеять предписанием собственной во-

ли, ибо они таковы, что возможность сомневаться в них не приходит нам в го-

лову. Изначальный скептицизм поэтому всегда будет просто самообманом, а 

не реальным сомнением; и никто из следующих картезианскому методу нико-

гда не будет удовлетворен, пока формально не возродит все те убеждения, от 

которых формально же отказался. Их подготовительный метод, таким обра-

зом, столь же бесполезен, как путешествие на Северный полюс с целью до-

браться оттуда до Константинополя строго по меридиану» [10, с. 11].  

Критикуя картезианский принцип индивидуального сознания как кри-

терия достоверности («все, в чем я ясно убежден, истинно»), Пирс отмечает, 

что «мы не можем обоснованно надеяться достичь той философии, к которой 

стремимся, индивидуально; а поэтому мы можем заниматься ее поисками, 

только имея в виду сообщество философов» [10, с. 12]. С этими утверждения-

ми тесно связаны взгляды Пирса на истину. Истина – это то, что устанавлива-

ется на долгое время в сообществе ученых; это некоторые элементы веры, ко-

торые хорошо работают и поэтому привычно фиксируются в цепочке знаков. 

«Философии с точки зрения метода необходимо подражать успешно развива-

ющимся наукам, а значит, основываться только на ощутимых посылках, мо-

гущих быть подверженными тщательному исследованию, и доверять больше 

многообразию своих аргументов, нежели окончательности какого-либо из них. 

Философское рассуждение должно быть не цепью, прочность которой не пре-

вышает прочности слабейшего звена, но канатом, волокна которого могут 

быть еще слабее – лишь бы они были многочисленны и хорошо переплетены» 

[10, с. 12]. Идеальная цель познания недостижима, задачей же является все 

большее продвижение к установлению такого мнения, истинность которого 

была бы неопровержима.  

В качестве образца Пирс берет метод естественных наук, который ха-

рактеризует как «опытный метод», суть его состоит в том, чтобы «приложить 

все силы, чтобы, избегая вынесения какого-либо суждения, извлечь как можно 

большее количество фактов из бесконечного потока опыта, показаниями кото-



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 197 - 

рого только и следует руководствоваться в конечном счете; и начать наконец 

вслушиваться в то, что говорит нам природа» [10, с. 120].  

Собственные гносеологические принципы Пирс описывает в виде от-

рицательных положений: у нас нет такой способности, как интроспекция – 

всякое знание, в том числе и внутреннего мира выводится посредством рас-

суждения и исходя из знания внешних фактов; у нас нет такой способности, 

как интуиция, так как всякое знание логически детерминировано предыдущи-

ми знаниями; мы не можем мыслить иначе, как посредством знаков; у нас нет 

понятия непознаваемого [10, с. 12–13].  

Обосновывая первые два положения, Пирс подчеркивает, что нет како-

го-либо абсолютно первого знания какого бы то ни было объекта, а прираще-

ние знания есть непрерывный процесс. Процесс же познания, с которого мы 

должны начинать, чьи законы известны лучше всего и ближайшим образом 

следуют внешним фактам, это процесс вывода от посылки А к заключению В, 

тогда и только тогда, когда с фактической точки зрения пропозиция В истинна 

всегда (или обычно), если истинна пропозиция А. Таким образом, логическое 

следование, по мнению Пирса, с одной стороны, отражает некое фактическое 

положение дел, с другой, в самой природе он находит некие основания логи-

ческого вывода. Им высказывается точка зрения, что «в организме … имеет 

место нечто равносильное силлогистическому процессу» [11, с. 14]. В то же 

время это утверждение получает вполне прагматическое обоснование: наш 

обычный опыт показывает, что если человек убежден в посылках (а это озна-

чает, что он признает их истинными и готов действовать, исходя из них), то, 

при определенных условиях, он также признает истинность заключения и бу-

дет готов действовать, исходя из него. 

Подобные рассуждения о человеческой природе встречаются у Пирса 

достаточно часто, например: «Вне всяких сомнений мы в общем и целом суть 

логические животные, но животные в этом смысле несовершенные. Большин-

ство из нас, например, по природе более жизнерадостны и полны надежд, чем 

это могло бы быть оправдано логикой… вместе с тем, где надежда не выверя-

ется опытом, там оптимизм выглядит нелепо. Логичность в отношении прак-

тических материй есть качество наиболее полезное из всех, которыми может 

обладать животное, и, следовательно, может быть признано результатом дей-

ствия естественного отбора» [12, с. 98]. Логическое рассуждение Пирс называ-

ет «привычкой ума» (неважно, благоприобретенной или изначально органиче-

ски присущей), которая ведет нас к получению общезначимых выводов, име-

ющих силу как логических, так и фактических законов.  

Как пишет о Пирсе в своем исследовании Р. Коллинз, отождествляя 

действие логики в мышлении с самой реальностью, Пирс строил антропо-

морфный образ вселенной. Заимствуя понятия из новой экспериментальной 

психологии, он утверждал, что бессознательные навыки перехода от одного 

знака к другому, составляющие умозаключение, существуют в реальности по-

всюду. Природа – это бесконечная последовательность знаков, каждый из ко-

торых указывает на что-то вне себя. Нет ничего помимо знаков: «Реалии суть 

знаки. Пытаться проникнуть к реальной вещи, очистив ее от знаков, – все рав-

но, что пытаться распотрошить луковицу с тем, чтобы проникнуть к самой лу-

ковице» [13, с. 79]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 198 - 

Что такое знак? Это – некое переживание, образ, понятие или другая 

репрезентация, которая наличествует в нашем сознании всякий раз, когда мы 

мыслим. Однако, как отмечал Пирс, из нашего собственного существования 

следует, что все, присутствующее для нас, есть проявление нас самих. Но это 

не мешает этому присутствующему быть феноменом чего-то вне нас. Когда 

мы мыслим, мы сами проявляемся как знак. Знак как таковой отсылает к чему-

то тремя способами: во-первых, он – знак, представляющий некую мысль, его 

интерпретирующую; во-вторых, он – знак, замещающий некий объект, эквива-

лентенный этому объекту в представляющей его мысли; в-третьих, он – знак, 

находящийся в некотором отношении с объектом. Мышление рассматривается 

им как непрерывная последовательность, в которой каждая мысль-знак пере-

водится или интерпретируется в последующем мысле-знаке.  

Но что замещает мысль-знак? Что он заменяет? Всякая мысль, будучи 

детерминирована предыдущей мыслью, ссылается на вещь (объект) лишь че-

рез денотирование этой предыдущей мысли. Таким образом, понятие «объект» 

размывается, реальность теряет ясные очертания. Объект – это знак, рассмат-

риваемый на каком-то этапе рассуждения как денотат, но это лишь постулиру-

ется на данном этапе. «Мысль-знак замещает свой объект в том аспекте, в ка-

ком он (объект) мыслится. Иначе говоря, этот аспект есть в мысли непосред-

ственный объект осознания, или, другими словами, этот аспект есть сама 

мысль или по меньшей мере то, каковой мысль мыслится в последующей мыс-

ли, для которой эта первая есть знак» [10, с. 26]. 

Анализируя семиотическую концепцию Пирса, мы подходим к важно-

му для нас вопросу: имеет ли смысл говорить о смысле, применительно к пир-

совскому подходу к знаку? Можем ли мы выделить нечто, к чему было бы 

применимо данное фрегевское понятие? Или мы должны дать ему иное истол-

кование? Существует ли смысл как что-то объективное, а если существует, то 

в каком качестве? Учитывая неустоявшуюся во времена Пирса терминологию, 

будем исходить из его термина – «значение» (но совершенно очевидно, что это 

именно смысловое значение; для референциальной составляющей использует-

ся термин «денотат»).  

Итак, каждая мысль сама по себе рассматривается как нечто простое, 

неанализируемое (знак). Это некий необъяснимый факт, особого рода непо-

средственное переживание. С другой стороны, эти переживания и не требуют 

объяснения, так как подобны друг другу и содержат в себе только всеобщее. И 

это не означает, что мы не можем опосредованно (рефлексивно) знать это 

непосредственное. Прежде всего, наше знание – знание о подобии. О подобии 

одной мысли другой, одного переживания другому, предшествующему и в це-

лом – о подобии объектов наших мыслей. Без такого рода уподобления ника-

кой процесс познания развиваться не может. Но это знание получается уже не 

непосредственно, из восприятия, а путем некой гипотезы, формирующей суж-

дение, субъект которого обозначает одно понятие (мысль), а предикат – дру-

гое.  

«Значение всякой мысли, – пишет Пирс, – есть нечто виртуальное» [9, 

с. 31]. Мысль (понятие) сама по себе не имеет никакого значения (смысла). Но 

их осмысленность возникают из их отношения друг к другу. Знание возникает 

(и существует) в отношении между такого рода состояниями сознания, кото-

рые мы называем мыслями. «Как сделать ясными наши идеи?» – задается Пирс 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 199 - 

вопросом в одной из статей. Чтобы понять мысль, постичь смысл идеи (что 

она значит), совершенно недостаточно рассматривать ее саму по себе. Только 

в контексте, только в непрерывном процессе интерпретации мы достигаем яс-

ности и понимания. И этот вывод гносеологии Пирса предвосхищает многие 

пути развития философии языка ХХ в. Термин «виртуальное» применительно 

к значению в данном контексте понимается как нечто, возникающее из дей-

ствия (вспомним Витгенштейна: значение есть употребление).  

И опять гносеология превращается в своеобразную онтологию: «Ко-

ротко говоря, – пишет Пирс, – Непосредственное (а потому само по себе не 

подверженное опосредованию, т. е. Неанализируемое, Необъяснимое, Неин-

теллектуальное) протекает непрерывным потоком через наши жизни. Оно есть 

совокупность сознания, чье опосредование, которое и есть его непрерывность, 

обязано своим существованием реальной действующей силе, подразумеваемой 

сознанием… Точно так же, как мы говорим, что тело в движении, а не что 

движение в теле, нам необходимо сказать, что мы – в мысли, а не мысль в нас» 

[10, с. 31].  

Пирсом выделяется следующая структура мысли: во-первых, мысль 

как репрезентация, что определяется репрезентативной функцией мысли-

знака; во-вторых, чистое денотативное применение (денотация), которое про-

является в отношении одной мысли к другой; в-третьих, материальное каче-

ство, или то, как мысль переживается. 

Так называемое «материальное качество» в большей степени связано с 

ощущениями и эмоциями. Но в то же время Пирс подчеркивает, что нет такой 

вещи, как первичное ощущение («ощущение не есть с необходимостью интуи-

ция, или первое впечатление чувств»), оно также детерминировано предше-

ствующими знаниями, поскольку объект обретает свой облик только после 

того, как стал предметом интерпретации через цепочку знаков. Таким образом, 

нет окончательного знания, поскольку переинтерпретации могут продолжать-

ся до бесконечности, в зависимости от возникновения новых связей между 

знаками.  

 В этом смысле позиция Пирса в теории познания близка к позиции ан-

типсихологистов. «Для антипсихологистов теоретико-познавательные нормы, 

говорящие не о сущем, а о должном, не могут быть просто фактами индивиду-

ального эмпирического сознания. Ведь эти нормы имеют всеобщий, обяза-

тельный и необходимый характер, они не могут быть поэтому получены путем 

простого индуктивного обобщения чего бы то ни было, в том числе и работы 

эмпирического сознания и познания», утверждает В.А. Лекторский [11, с. 106]. 

Список литературы 

1. Апель К.О. Трансформация философии / пер. с нем. М.: Логос, 

2001. 344 с. 

2. Степин В.С. Теоретическое знание. М.: Прогресс-Традиция, 

2000. 744 с. 

3. Арутюнова Н.Д. , Падучева Е.В. Истоки, проблемы и категории 

прагматики (вступит. статья) // Новое в зарубежной лингвисти-

ке. М.: Прогресс, 1987. Вып. 16. Лингвистическая прагматика. С. 

21–38. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 200 - 

4. Лекторский В.А. Эпистемология классическая и неклассическая. 

М.: Эдиториал УРСС, 2001. 256 с. 

5. Моррис Ч.У. Основания теории знаков // Семиотика: Антология. 

М.: Академический проект; Екатеринбург, Деловая книга, 2001. 

С. 45–97. 

6. Степанов Ю.С. В мире семиотики // Семиотика: Антология. М.: 

Академический проект; Екатеринбург, Деловая книга, 2001. 

С. 5–44. 

7. Соссюр Ф. де Труды по языкознанию. М.: Прогресс, 1977. 695 с. 

8. Коллинз Р. Социология философий. Новосибирск: Сибирский 

хронограф, 2002. 1280 с. 

9. Пирс Ч.С. Логические основания теории знаков. СПб.: Алетейа, 

2000.319 с. 

10. Пирс Ч.С. Начала прагматизма. СПб.: Лаборатория метафизиче-

ских исследований философского факультета СПбГУ; Алетейа, 

2000. Т. 1. 318 с. 

11. Пирс Ч.С. Принципы философии: в 2 т. СПб.: Санкт-

Петербургское философское общество, 2001. Т. 1. 224 с.  

 

SEMIOTIC PARADIGM IN THE PHILOSOPHY OF SENSE 

L.А. Dеmina*, L.F. Koposov** 

*Kutafin Moscow State Law University (MSAL), Moscow 

**Moscow Regional State University, Moscow 

One of the most significant philosophical events of the 20th century was the 

so-called «linguistic turn» realized by analytical philosophy and expressed in 

the proclamation of language not only as a means, but also as the only true 

object of philosophical analysis. The most characteristic for already quite a 

long time, which has passed since then, was the intensive use of precise, de-

veloped mainly in modern logic, tools and methods of analyzing the language. 

The development of logical theories, the emergence of many new directions 

of logical research, the development by means of the logic of artificial lan-

guages to solve certain practical and theoretical problems, could not but affect 

the studies of natural language. Disclosure of multi-linear analogies between 

these languages, the transfer of methods and procedures of logical research to 

the contexts of natural language – and vice versa – substantially enriched not 

only logic and linguistics, but also the theory of knowledge. The accumulated 

experience, connected both with the successes and failures of the formaliza-

tion of natural language, helps to gain a clearer understanding of the nature of 

the language, its role in human cognition and communication and, ultimately, 

the construction of the scientific theory of language. 

Keywords: linguistic turn in philosophy, analytical philosophy, contexts of 

natural language, communication, meaning, sense. 

Об авторах:  

ДЕМИНА Лариса Анатольевна – доктор философских наук, профес-

сор, профессор кафедры философских и социально-экономических дисциплин 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 201 - 

ФГБОУ ВО «Московский государственный юридический университет имени 

О.Е. Кутафина» (МГЮА), г. Москва. E-mail: ldemina05@mail.ru 

КОПОСОВ Лев Феодосьевич – доктор филологических наук, профес-

сор, профессор кафедры истории русского языка и общего языкознания ОУ 

ВО МО Московский государственный областной университет, г. Москва. E-

mail: koplev@yandex.ru 

Authors information: 

DEMINA Larisa Anatolievna – Ph.D., Prof. of the Kutafin Moscow State 

Law University (MSAL), Moscow. E-mail: ldemina05@mail.ru 

KOPOSOV Lev Feodosievich – Ph.D.(Philology), Prof., Professor of the 

Department of the History of the Russian Language and General Linguistics, Mos-

cow Regional State University, Moscow. E-mail: koplev@yandex.ru 

 

mailto:ldemina05@mail.ru
mailto:koplev@yandex.ru
mailto:ldemina05@mail.ru
mailto:koplev@yandex.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 202 - 

УДК 165.62 

КРИТИКА СТРУКТУРАЛИСТСКОГО И 

ФЕНОМЕНОЛОГИЧЕСКОГО ПОДХОДОВ В ТЕОРИИ ПРАКТИК 

П. БУРДЬЕ И Э. ГИДДЕНСА 

Я.О. Дьяченко  

ФГБОУ ВО «Тверской государственный технический университет», г. Тверь. 

Проанализирована критика структуралистического и феноменологиче-

ского подходов к проблеме оснований социальной практики, предло-

женная П. Бурдье и Э. Гидденсом. Вскрыты внутренние противоречия и 

ограничения данных подходов в отношении указанной проблемы. 

Ключевые слова: структурализм, феноменология, социальный агент, 

практика. 

Социальные практики прочно утвердились как один из ключевых объ-

ектов современных социально-философских и социологических исследований. 

Именно в призме социальных практик ведется работа по анализу сферы обы-

денного социального опыта, получившая название «практического поворота». 

Проблема социальных практик рассматривалась в ряде теорий извест-

ных социальных мыслителей XX в., таких как этнометодология Г. Гарфинкеля, 

феноменологическая социология А. Шюца, социальный конструктивизм 

П. Бергера и Т. Лукмана, теория структурации Э. Гидденса, структуралистиче-

ском конструктивизме П. Бурдье и др. Следует отметить, что Гидденс и Бур-

дье разрабатывая свои теории, уделили наибольшее внимание критике струк-

туралистического и феноменологического полюсов. 

П. Бурдье начинает исследование практик с критики объективизма 

классического структурализма Ф. де Соссюра. В работе «Практический 

смысл» он пишет следующее: «В отличие от оратора, грамматик не может сде-

лать с языком ничего другого, кроме как изучить его с целью кодирования. 

Самой переработкой, которой он подвергает язык, беря его как предмет анали-

за, вместо того чтобы пользоваться им для мышления и говорения, грамматик 

конституирует его как логос, противопоставленный праксису (и конечно же, 

разговорному – практикуемому – языку)» [2, с. 60]. Следовательно, практика 

не может быть сведена к отношению позиций внутри автономной структуры. 

Сведение практики к кодификации позволяет сделать вещи более простыми, 

предсказуемыми, а, следовательно, и более удобными для коммуникации. Ко-

нечной целью кодификации является контролируемость значения. Однако 

условием такой предсказуемости и контролируемости является консенсус со-

циальных агентов, что является безусловным вопросом. В одном из примеров 

Бурдье этот вопрос звучит следующим образом: «согласятся ли все члены од-

ного общества на то, чтобы придать одинаковый смысл одинаковым названи-

ям профессий (преподаватели, например) и чтобы дать одинаковое название (и 

все, что из него следует: зарплата, преимущества, престиж и т. д.) одинаковым 

профессиональным практикам?» [1, с. 126]. Отвечая на него автор замечает, 

что социальные дискуссии строятся на том положении, что, во первых, ничто 

до конца не гомологично/однозначно, а во-вторых, даже если гомологичность 

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 202–206 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 203 - 

и присутствует, она не предполагает конец самой дискуссии и последующих 

сделок с ней связанных. В результате социолог делает вывод, что фигура авто-

ра есть фигура публикующая то, что имлицитно присутствует в дискурсе. Тем 

не менее такое обнародование является созидательной работой автора, марки-

руя сказанное как официальное, легитимируя и формализуя практику он при-

дает тем самым устойчивость социальным практикам. Формализация, как от-

мечает Бурдье, является не только техническим средством рационализации, но 

и источником символического насилия. 

Продолжая критику структурализма Бурдье выделяет проблему не-

определенности отношения между наблюдателем (исследователем) и агентом. 

Структуралистский подход предполагает повсеместно принимать позицию 

беспристрастного зрителя, главной целью которого является понимание ради 

него самого. К примеру, вышеупомянутый язык в таком случае становится ло-

госом, взамен праксиса. Происходит нейтрализация обыденного уровня при-

менения языка. Такая автономная система ориентирована на доминирование 

внутренней логики над социальным контекстом применения языка. Ссылаясь 

на Витгенштейна Бурдье подчеркивает, что структурализм всегда стремится 

трансформировать существительное в существо. Благодаря этому переходу он 

трансформирует модель, чьей целью является объяснение практической дея-

тельности в то, что детерминирует эту практическую деятельность. Тем самым 

структурализм представляет лингвистический концепт в качестве реальности, 

обладающей социальной эффективностью, наделяет его субъектностью в рам-

ках исторического процесса. 

К схожим выводам в работе «Очерк теории структурации» приходит и 

Э. Гидденс. В рамках своего исследования он расширяет группу объективист-

ских теорий, подчеркивая ряд общностей структурализма и функционализма. 

Во-первых, это выделение базового методологического подхода к разделению 

«синхронии» и «диахронии»: «синхронический аспект позволяет исследовате-

лю сосредоточиться на изучении закрытой, замкнутой системы языка, диахро-

ния же, как исторический подход, превращает язык в набор разрозненных фак-

тов» [4, с. 41]. Иными словами, синхрония предполагает изучение языка, а 

диахрония – речи. Применительно к социологии речь идет об изучении фено-

мена в статике и в динамике. Классический структурализм Ф. де Соссюра 

предполагал доминирование синхронического аспекта над диахроническим. В 

противоположность данному тезису Э. Гидденс подчеркивал, что изучать со-

циальную или же языковую систему без учета её изменений невозможно. По 

его мнению, средства воспроизводства социальной системы являются так же 

носителями источников её изменений [6, p. 18]. Во-вторых, как отмечал со-

циолог, структурализм представляет структуру как нечто внешнее по отноше-

нию к субъекту, утверждающее свой примат над его социальной активностью. 

В своем подходе к исследованию мира практик Гидденс предложил интерпре-

тировать структуру как генеративные правила и ресурсы: «…в контексте соци-

ального анализа структура существует в виде структурирующих свойств соци-

альных систем, благодаря которым в них обеспечивается “связность” времени 

и пространства, свойств, способствующих воспроизводству более или менее 

одинаковых социальных практик во времени и пространстве, что придает им 

“систематическую” форму» [3, с. 59]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 204 - 

Таким образом, структурализм в отношении объективации практик 

преимущественно следует двум принципам. Первый вышеизложенный заклю-

чается в придании им в качестве объективной основы той модели, которая 

сформирована для науки. Второй заключается в исследовании действий, пред-

назначенных для влияния на социальную реальность, в ключе их интерпрети-

руемости с позиции внешнего наблюдателя: «Перейти от закономерности 

(régularité), т. е. того, что производится с некоторой статистически измеряемой 

частотой, и от формулировки, позволяющей ее объяснять, к сознательно фор-

мулируемому и сознательно же соблюдаемому регламенту или к бессозна-

тельной регуляции некой таинственной мозговой или социальной механики» 

[2, с. 77] – таков, по мнению Бурдье, путь конституирования объективного 

представления о практике, принятый в структурализме. Вышеизложенное поз-

воляет сделать вывод, что игнорирование диалектики объективных и инкорпо-

рированных структур практики ведет к представлениям об автономных струк-

турах, развивающихся безотносительно агентам и, в конечном счете, пред-

ставлении об агенте как чистом продукте таких структур.  

От критики структурализма как одного из существующих полюсов 

дискурса практик Бурдье переходит к анализу другого полюса – феноменоло-

гического с присущим ему уклоном в прозрачность сознания. Для этого он 

обращается к философии Ж.-П. Сартра, который, по его мнению, интерпрети-

рует практики как стратегии, ориентированные на цели, поставленные агентом 

свободно и осознанно, и более того предвосхищающей действия других аген-

тов. Как отмечает Бурдье: «Так, не сумев найти ничего похожего на устойчи-

вые диспозиции и вероятные случайности, Сартр превращает каждое действие 

в некоторого рода конфронтацию субъекта и мира, не имеющую прошлого. 

Это ясно видно в том отрывке из “Бытия и ничто”, где он приписывает рево-

люционному сознанию – “конверсии” сознания, произведенной некой вообра-

жаемой переменой – власть творить смысл настоящего, создавая отрицающее 

его революционное будущее» [2, с. 82]. Несмотря на то, что в ряде работ Сартр 

признает наличие открытых Э. Гуссерлем «пассивных синтезов», в целом он 

отказывается от них, как от «реалий достаточно смутно явленных в надинди-

видуальном сознании» [5, с. 543]. Такой ход мысли приводит Сартра к критике 

объективной социологии и порождаемой ею социальной инерционности. По-

нимание социального класса в таком ключе сводится к его закрепощению как 

класса-вещи, редуцированного и инертного. Подлинный класс, по его мнению, 

не является классом условий и предпосылок, но группой, утверждающейся в 

практике, мобилизованным классом, тем, что он сам из себя сделал. Подобная 

интерпретация, по мнению Бурдье, исключает анализ диспозиций и устойчи-

вых стилей жизни и в конечном итоге ведет к теории трансцендентного проис-

хождения общества и истории. Тотальная прозрачность субъекта и непрозрач-

ность вещей не дает возможности говорить о социальной институции. В ко-

нечном счете субъективистский подход Сартра сходится с объективизмом 

структурализма в части проецирования сознания исследователя на сферу прак-

тики. Сартр легко проецирует свое сознание, способное, по его мнению, жить 

без инерции, диспозиций, определяющего прошлого, на других субъектов, со-

здавая своеобразную проектную общность. Из этого анализа в свою очередь 

вытекает еще одна проблема радикального субъективизма – как показать и 

обосновать непрекращающуюся связку волевых, рациональных решений даже 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 205 - 

в сферах (религиозные предпочтения, потребительские вкусы) выглядящих 

наименее рационально. Обращаясь к теме веры Бурдье, показывает один из 

таких парадоксов, цитируя английского философа Б. Уильямса: «Даже если 

существует возможность принять решение верить р, то невозможно одновре-

менно верить p и верить, что факт веры p вытекает из решения верить p; так 

что если нужно исполнить решение верить р, следует стереть из памяти этого 

верующего решение верить» [7, p. 138]. Генезис веры, следовательно, содер-

жит амнезию в качестве одного из своих элементов. По мнению Бурдье, анали-

зируя подобные примеры нетрудно заметить, что рациональное решение и си-

стема предпочтений, лежащая в его основе, состоят не из суммы множества 

принятых до этого решений, но и из множества условий, которые наблюдались 

в отношении каждого такого решения. Среди прочего в эти условия входят 

решения других агентов, оказывающих влияние на коммуникативную ситуа-

цию и способных сформировать мнение принимающего решения агента, реа-

лизуя свои модели и анализ. 

Подытоживая критику феноменологического похода Бурдье отмечает, 

что антропологические модели, используемые сторонниками теории рацио-

нального действия для обоснования тезиса о рациональном и свободном рас-

чете как источнике практики, опровергают сами себя. Тем самым они стиму-

лируют поиск оснований социальных практик в отношении между детерми-

низмом внешних структур и внутренней предрасположенностью, диспозиция-

ми агентов. В этом плане размышления Гидденса и Бурдье во многом схожи. 

Таким образом, при всем различии этих авторов, их движение к построению 

собственного теоретического понимания социальных практик логически пред-

полагает критику структуралистского и феноменологического подходов в 

стремлении преодолеть дилемму объективизма и субъективизма. 

Список литературы 

1. Бурдье П. Начала / пер. с франц.; отв. ред. перевода, сост. и по-

слесл. Н.А. Шматко. М.: Socio-Logos: Фирма «Адапт», 1994. 287 

с. 

2. Бурдье П. Практический смысл / пер. с фр.; отв. ред. перевода, 

сост. и послесл. Н.А. Шматко. СПб.: Алетейя, 2001. 562 с. 

3. Гидденс Э. Устроение общества: Очерк теории структура-

ции / пер.: Тюрина И. М.: Акад. проект, 2003. 525 с. 
4. Лукьянова Н.А. От знака к семиотическим конструктам комму-

никативного пространства. Томск: Изд-во Томского политехни-

ческого ун-та, 2010. 244 с. 

5. Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: опыт феноменологической онтоло-

гии / пер. с фр., предисл. В.И. Колядко. М.: Астрель, 2011. 925 с. 

6. Giddens A. Central problems in social theory: Action, structure 

and contradiction in social analysis. London: Macmillan press, 

1979. 294 p. 

7. Williams В. Deciding to believe // Problems of the Self. Cam-

bridge: U. P., 1973. P. 136-151. 
 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 206 - 

THE CRITIQUE OF STRUCTURALISM AND 

PHENOMENOLOGICAL APPROACH IN P. BOURDIEU'S AND  

A. GIDDENS SOCIAL PRACTICE THEORIES  

Y.O. Dyachenko 

Tver State Technical University, Tver 

The article is aimed at the analysis of the criticism of structuralist and phe-

nomenological approaches to the problem of the foundations of social practice 

offered by P. Bourdieu and A. Giddens. The internal contradictions and limi-

tations of these approaches to this fundamental theoretical problem are re-

vealed in relation.  

Keywords: structuralism, phenomenology, social agent, practice. 

Об авторе: 

ДЬЯЧЕНКО Ярослав Олегович – старший преподаватель кафедры ме-

диатехнологий и отношений с общественностью, ФГБОУ ВО «Тверской госу-

дарственный технический университет», Тверь. E-mail: ingwarSwolf@yandex.ru  

Author information: 

DYACHENKO Yaroslav Olegovich – senior lecturer, Dept. of media tech-

nologies and public relations, Tver State Technical University, Tver. E-mail: 

ingwarSwolf@yandex.ru 

 

mailto:ppkredo@live.ru
mailto:ppkredo@live.ru


Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 207 - 

УДК (091) 

ФИЛОСОФСКИЕ ВОЗЗРЕНИЯ К. А. СЕН-СИМОНА, Ш. ФУРЬЕ 

И Р. ОУЭНА НА СПРАВЕДЛИВОЕ ОБЩЕСТВЕННОЕ 

УСТРОЙСТВО 

А.И. Пирогов*, Т.В. Растимешина*, В.А. Павлов** 

*Национальный исследовательский университет «Московский институт элек-

тронной техники» (НИУ МИЭТ) 

**ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет (МГОУ) 

Авторы рассматривают позитивные проекты будущего социального 

устройства, разработанные учеными XIX в.: социалистами-утопистами 

К.А. Сен-Симоном, Ш. Фурье и Р. Оуэном. Помимо создания социальной 

науки, разработки идеи общественно-исторического прогресса и непре-

взойденной критики капитализма, эти ученые внесли свой вклад в разра-

ботку идеологии социализма. В их трудах нашли отражение идеи неклас-

совой организации производства и справедливом распределения благ, ра-

зумной организации социальной жизни и политической власти, классово-

го и социального равенства, преодоления социального одиночества, нена-

силия в политике и не принуждения в труду в экономике, самоуправления 

и самоорганизации в общественной жизни, а также многие другие идеи, 

которые и сегодня являются источником вдохновения для социалистов-

теоретиков и политических деятелей социалистической ориентации.  

Ключевые слова: утопический социализм, капитализм, общество, госу-

дарство, буржуазная революция, марксизм, социальная наука, социаль-

ное учение, идеология, будущее, миропорядок, управление. 

Отчетливо сознавая, что изучение учения социалистов-утопистов пер-

вой половины XIX в. предполагает, в первую очередь, рассмотрение разрабо-

танных ими позитивных проектов будущего (социалистического) общества, 

обратим внимание, однако, на некоторые сдерживающие моменты, так или 

иначе ограничивающие возможности полноценной реализации этого требова-

ния: во-первых, грядущий общественно-политический порядок до такой сте-

пени детально обрисован авторами (прежде всего Фурье и Оуэном), что только 

один этот факт обусловливает необходимость специального рассмотрения 

проблемы; во-вторых, материалы, посвященные описанию этого порядка 

настолько обширны, что даже беглое их изложение требует значительного 

объема; в-третьих, с точки зрения авторов настоящей статьи, самыми сильны-

ми сторонами учений социалистов-утопистов были не сами утопические кон-

цепции будущего, а, в первую очередь: создание социальной науки, выдвиже-

ние идеи общественно-исторического прогресса и критика основополагающих 

принципов функционирования буржуазной цивилизации. В этой ситуации, 

думается, вполне оправданным будет выглядеть подход, при котором отдель-

ные аспекты обозначенной проблемы получат лишь тезисное освещение. 

Для Сен-Симона общественное устройство будущего, делающее людей 

счастливыми и максимально способствующее удовлетворению их потребно-

стей, характеризуется всемерно развитыми на научных началах производи-

Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. С. 207–217 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 208 - 

тельными силами и представляет собой научно-промышленную систему, дей-

ствующую на основе следующих базовых принципов: 

- искоренение паразитизма, сопряженное, с одной стороны, с отменой 

права наследования и лишением уважения и власти «феодального и теологи-

ческого» классов, а, с другой, с введением обязательности производительного 

труда для всех членов общества, которое, в силу этого, должно стать большой 

производительной ассоциацией людей при решающей роли в ее жизнедея-

тельности ученых и промышленников;  

- обеспечение для всех членов ассоциации равных возможностей в 

применении своих способностей, рассматриваемых в качестве единственного 

мерила возвышения людей во всех сферах жизнедеятельности с тем, чтобы 

общественная лестница, в итоге, представляла собой строгую «иерархию спо-

собностей»; 

- создание плановой организации производства при подчинении пред-

принимателей единому плану работ, сполна удовлетворяющих все потребно-

сти общества; 

- постепенное утверждение всемирной ассоциации народов; 

- превращение политики в «позитивную науку о производстве», а госу-

дарства – из орудия управления людьми в инструмент устранения «всего того, 

что мешает полезным работам», т. е. в институт организации производства. 

Руководящую роль в общественном переустройстве Сен-Симон отво-

дил промышленной буржуазии и буржуазной интеллигенции – ученым и ху-

дожникам. И хотя Сен-Симон неоднократно писал о бедственном положении 

лишенных собственности рабочих, а в своем последнем произведении, по сло-

вам К. Маркса, «прямо выступил от лица рабочего класса и объявил его эман-

сипацию конечной целью своих стремлений» [1, с. 154], он, тем не менее, не 

выделял пролетариат в самостоятельную силу, а объединял его с буржуазией 

(за исключением ее паразитической рантьерской верхушки) в единый класс 

«индустриалов». Отвечая в «Катехизисе промышленников» на первый вопрос: 

«Что такое промышленник?», Сен-Симон объясняет: «Промышленник – это 

человек, который трудится для производства или для доставки разным членам 

общества одного или нескольких материальных средств, удовлетворяющих их 

потребности или физические склонности; значит, земледелец, сеющий зерно 

или разводящий домашних птиц и животных, является промышленником; ка-

ретник, кузнец, слесарь, столяр – промышленники; фабрикант обуви, шляп, 

полотна, сукна, кашемировой материи – также промышленник; купец, извоз-

чик, матрос торгового судна – промышленники. Все промышленники <…> 

составляют три крупных класса, которые называются земледельцами, фабри-

кантами и торговцами» [2]. Таким образом, как видно из этого объяснения, 

при более узком социальном делении рабочие у Сен-Симона либо попадают в 

разряд «фабрикантов», что выглядит довольно-таки нелепо (фабрикант без 

собственности), либо вообще остаются в небытии. Поэтому понятно, что гла-

венство в будущем обществе, по его мнению, должно принадлежать не им, а 

промышленным предпринимателям, «руководителям промышленного труда», 

которые, вместе с художниками и учеными (все-таки эпоха торжества разума!) 

являются, в силу природы вещей, «естественными вождями» всего класса тру-

дящихся, способными направлять воззрения последних на здравые суждения о 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 209 - 

соответствии или несоответствии тех или иных политических мероприятий 

интересам большинства населения.  

Для Фурье будущее общество – это результат реализации предустанов-

ленного плана социального порядка, соответствующего природе человека, а 

потому это общество, в котором все необходимые условия для полного насла-

ждения жизнью и гармонического сочетания человеческих индивидуумов. По-

скольку полное наслаждение жизнью, по Фурье, предполагает свободное удо-

влетворение страстей, постольку основными характеристиками общественной 

организации будущего у него выступают: во-первых, высокий уровень мате-

риального благосостояния и комфорта, обеспечивающий удовлетворение ма-

териальных страстей («люкоизма»)1; во-вторых, свободная группировка людей 

в процессе труда по симпатиям и антипатиям, обеспечивающая удовлетворе-

ние страстей по привязанности («группизма»); в-третьих, соответствие про-

цесса труда естественным влечениям человека (включая сюда привлекатель-

ность и многообразие труда, возможность перехода от одного его вида к дру-

гому, энтузиазм и стремление к трудовому соревнованию), обеспечивающее 

удовлетворение распределительных страстей в рамках специализированных 

трудовых единств (садоводов, скотоводов, ткачей и т. п.) – серий («сериизма»), 

а следовательно, отсутствие паразитизма, значительное повышение («удвое-

ние, утроение, удесятирение») производительности труда и увеличение коли-

чества произведенных продуктов.  

Системообразующей ячейкой гармонического общества является фа-

ланга – производительно-потребительная ассоциация, основным видом труда в 

которой является сельское хозяйство2. Оптимальный размер фаланги – 1620 

человек3. 

В фаланге отсутствует система наемного труда, но, с другой стороны, 

ей чужд и режим равенства
4
. Ее полноправными членами, пользующимися 

всеми преимуществами, могут быть как бедные, так и собственники, внесшие 

в фалангу свой пай и получающие значительную долю дохода с него. Об этом 

свидетельствует и распределительный механизм, действующий в фаланге, где 

никто не получает никакого жалованья, никакой заработной платы, а весь об-

щественный продукт делится между соучастницами ассоциации на три части - 

по вложенному капиталу (4/12), таланту (от 2/12 до 3/12) и труду (от 5/12 до 

                                                 
1 От слова luхе – роскошь 
2 По мнению Фурье, склонности к сельскохозяйственному и промышленному 

труду распределяются у людей в пропорции 3:1. 
3 Трудовую ячейку, считает Фурье, необходимо компоновать на основе разли-

чия человеческих характеров, общее количество которых, исходя из числа страстей, – 

810. Удвоение этого числа (чтобы иметь всегда заместителей) и составляет наиболее 

благоприятный размер фаланги, высший предел которого Фурье устанавливает в 2000 

человек. 
4 Фурье был решительным противником идеи равенства и жестко критиковал 

все другие проекты общественного преобразования, основанные на этой «химере», в 

частности, планы и практику Оуэна [4, c. 248–258]. Гармоничное общество, полагал 

он, точно так же несовместимо с равенством состояний, как оно несовместимо с еди-

нообразием страстей и характеров. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 210 - 

6/12)
5
. Капиталисты, таким образом, могут вообще не принимать участия в 

труде и жить на соответствующие проценты, хотя Фурье и уверен, что такого 

не произойдет, ибо труд, удовлетворяющий человеческие страсти, неизбежно 

привлечет к себе и представителей этого «класса».  

Причитающиеся на долю трудящихся 5/12 – 6/12 дохода распределя-

ются между ними согласно установленным в фаланге принципам оценки тру-

да, включающим, в частности, и такое правило: труд оценивается тем выше, 

чем он неприятнее, чем менее он притягателен, но чем важнее для фаланги в 

смысле закрепления связывающих ее уз общественности. Члены фаланги, реа-

лизующие свои страсти в труде и объединенные общностью интересов, забу-

дут в итоге, считает Фурье, взаимную ненависть и классовую рознь, которые 

исчезнут в атмосфере всеобщей гармонии.  

Как и социалисты-утописты XVII–XVIII вв., Фурье уделяет большое 

внимание внешней обстановке и быту фаланги. Все члены ассоциации живут в 

огромном красивом здании (Фурье называет его фаланстером), расположен-

ном в центре фаланги и вмещающем в себя все необходимое для фалангистов: 

жилые помещения, столовые, мастерские, а также биржу, телеграф, большие 

залы для собраний, библиотеки, храм, зимний сад и т. д. И хотя в фаланстере 

господствует принцип общественной организации потребления6, последнее не 

носит здесь коммунистического характера, т. к. жилые помещения и пища рас-

считаны не только на разные вкусы, но и на разные цены и, соответственно, на 

разные «классы». 

Фаланга – не только основная, но и автономная ячейка гармонического 

общества, его своеобразная федеративная единица, объединенная с другими 

подобными единицами, прежде всего, в силу того, что ни одна из них сама по 

себе не представляется самодостаточной в хозяйственном отношении. Поэто-

му, если внутри фаланги торговля между отдельными ее членами, за исключе-

нием купли-продажи акций, не практикуется, то торговля между фалангами, 

напротив, представляется Фурье весьма оживленной. Кроме того, независимые 

ассоциации объединяют свои усилия для решения тех производственных за-

дач, которые выходят за пределы возможностей одной фаланги. В частности, 

вместо цивилизационных армий-разрушителей они создают созидательные 

армии, служащие производительным целям. 

Общественный строй фаланги не предусматривает организации при-

нуждения, которая в условиях общества, основанного на системе естественных 

влечений человека, является, по Фурье, просто излишней. Принуждение здесь 

не требуется ни при направлении на работы, ни при распределении продуктов, 

ни при воспитании детей, ни при наборе в трудовую армию, – всем двигают 

страсти. В частности, скажем, тех же «рекрутов» будут притягивать в армию 

сознание важности подлежащего выполнению дела, а также удовольствия, ко-

торыми будет сопровождаться их работа. 

                                                 
5 Обоснование данного принципа распределения и соответствующих пропор-

ций [4, c. 17–32]. 
6 Фурье подвергал острой критике систему раздробленных домашних хо-

зяйств, которые заменены в фаланге общественным обслуживанием и трудом в сериях, 

что, помимо всего прочего, несомненно способствовало, по его мнению (и с этим 

трудно не согласиться), полной эмансипации женщины. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 211 - 

Без принуждения обходятся и управленческие структуры фаланги, со-

ставляющие сложнейшую иерархическую систему должностей и званий. Ор-

ганом общего руководства делами фаланги является ареопаг. Авторитетное 

собрание выделяет из своей среды правление, которое руководит текущими 

делами, однако, будучи не наделенным полномочиями издания каких-либо 

уставов, правил, указов и т. п., может лишь советовать (на основании опыта 

своих членов и научных данных), высказывать свое мнение по поводу тех или 

иных начинаний фаланги, но не более того. Каждая серия вправе либо принять 

совет, либо не согласиться с ним, т. е. мнение ареопага не имеет обязательной 

силы [3, с. 236–238]. 

Поскольку среди человеческих влечений немаловажное место занимают 

честолюбие и уважение, постольку устройство фаланги, как и гармонический 

порядок в целом, предусматривают сохранение многочисленных титулов, при-

званных служить выражением высокой общественной оценки деятельности ее 

членов. «Щедрость» Фурье в этом отношении безгранична, и поэтому в гармо-

ническом обществе мы встречаемся практически с полным ассортиментом ко-

гда-либо и где-либо существовавших званий. Чего стоит, к примеру, один толь-

ко набор офицеров и офицерок в фаланге7: здесь и избранные группой различ-

ного рода божества жрецы и жрицы, штаб и малый штаб, состоящие из тех же 

начальствующих лиц, которых мы видим в полку, администрация (хранитель, 

архивист, глашатай, пристав и т. п.) и даже академия (в число ее членов входят 

самые сведущие люди из каждой группы – теоретики, практики и несколько че-

ловек с общими знаниями). Но и это не все. «В сериях, – отмечает Фурье, – мо-

гут существовать и иные разряды офицеров; их умножают до бесконечности…» 

[5, с. 225]. Примерно также обстоит дело и с верховными властями гармониче-

ского общества, в структуру которых Фурье не поскупился включить даже мо-

нархов различного рода, в том числе наследственных. Так, «октаву верховных 

властей строя гармонии» [4, с. 500] (по возрастанию числа управляемых ими 

фаланг и по приближению к наивысшей ступени управления, начиная с двена-

дцатой) составляют: унархи, или бароны (одна фаланга); дуархи, или виконты 

(3–4); триархи, или графы (12); тетрархи, или маркизы (48); пентархи, или гер-

цоги (144); гекзархи, или кацики8 (576); гептархи, или короли (1728); октархи, 

или султаны9 (6 912); эннеархи, или калифы10 (20 736); декархи, или императо-

ры (82 944); онзархи, или цезари11 (248 832); дузархи или августы12 (995 328 фа-

                                                 
7 Офицерами и офицерками Фурье называет всех руководителей тех или иных 

видов деятельности в сериях строя гармонии. 
8 Кацик (касик) – титул вождей племен и глав поселений у индейцев Мексики, 

Вест-Индии и Центральной Америки (до испанского завоевания); в «октаве...» Фурье – 

социетарный монарх седьмой ступени. 
9 Султан (тур.) – титул монарха в некоторых мусульманских странах; в «окта-

ве...» Фурье – социетарный монарх пятой ступени. 
10 Калиф или Халиф (ар.) – в ряде мусульманских стран титул государя, яв-

лявшегося одновременно духовным главой мусульман; в «октаве» Фурье – социетар-

ный монарх четвертой ступени. 
11 Цезарь – титул римских и византийских императоров; в «октаве...» Фурье – 

социетарный монарх второй ступени. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 212 - 

ланг). На вершине этой пирамиды (наивысшая ступень в монархической иерар-

хии) находится омниафх, т. е. глава земного шара, управление которого распро-

страняется на 2 985 984 фаланги13.  

Легко подсчитать, что общее количество одних лишь монархов при 

гармоническом порядке составляет 4 343 248 человек. Но, какое бы звено 

управления гармонического общества мы не взяли, какой бы его уровень не 

затронули, результат везде одинаков – все практикуемые здесь звания дают 

право фактически лишь на больший или меньший почет, но не дают никакой 

реальной власти. Следовательно, несмотря на многокрасочное «ожерелье» из 

управленческих структур, строй гармонии оказывается, по существу, строем 

анархическим, хотя Фурье, понятно, и не употребляет этого термина по отно-

шению к своему детищу. 

Для Оуэна общество будущего связано с преодолением невежества и 

утверждением новой «разумной системы», основанной на истине и ставящей 

себе общую «со всеми разумными существами» цель – обеспечение физиче-

ского и морального благосостояния людей, всеобщего счастья. 

Основополагающими принципами функционирования этой системы 

являются: равенство прав для всех совершеннолетних и равенство обязанно-

стей, видоизменяемых в зависимости от физической и умственной пригодно-

сти; кооперативное объединение в работе и развлечениях; общность имуще-

ства; свобода слова и действия; искренность и доброжелательство во всех ме-

роприятиях и действиях и вежливость в общении; порядок во всех делах; со-

хранение здоровья (сохранение жизни в ее наиболее совершенном состоянии); 

приобретение знаний; производство и потребление всего лучшего самым бла-

готворным способом; соблюдение законов страны14. 

Первичная ячейка идеального общества, по Оуэну, – небольшая (от 

200–300 до 1500–2000 человек) трудовая община – «молекула общества», в 

которой должны быть представлены все возрасты человеческой жизни. Как и 

Фурье, Оуэн очень подробно описывает внешнюю обстановку общин, распо-

ложение общественных зданий, жилых и фабричных помещений и т. п. В не-

сколько меньшей степени он касается деталей, связанных с организацией тру-

да в общине. Подчеркивая, что, будучи равными в правах и обязанностях, все 

члены общины выполняют известный труд на общую пользу, Оуэн решитель-

но отвергает широко распространенный предрассудок, будто важнейшим сти-

                                                                                                                              

 
12 Август – почетный титул, присвоенный в Древнем Риме первому императо-

ру Каю Юлию Цезарю Октавиану (63 г. до н.э. – 14 г. н.э.) и сохранявшийся за всеми 

позднейшими римскими императорами; в «октаве...» Фурье – социетарный монарх 

первой ступени. 
13 Подчеркнем, что на всех уровнях управления Фурье сохраняет равные с 

мужчинами возможности для женщин. Не составляет исключения и «октава...», на лю-

бую ступень которой может быть избрана женщина. Соответственно, ее звание будет 

именоваться, к примеру, не «цезарь», а «цезарина», не «август», а «августа», не 

«омниарх», а «омниархиня» [3, c. 458]. 
14 Перечисленные принципы взяты из Конституции общины «Новая гармо-

ния». Сохраняя порядок расположения принципов, мы позволяли себе лишь объеди-

нить некоторые из них [6, c. 276–277]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 213 - 

мулятором интенсивного труда выступает частная собственность. Система, 

основанная «на индивидуальной собственности, – отмечает он, – сопровожда-

ется… конкуренцией и враждой, завистью и разногласиями, роскошью и ни-

щетой, тиранией и рабством» [6, с. 278]. Его непоколебимая позиция заключа-

ется том, что дать полный простор человеческому развитию, в том числе и в 

области выявления трудовых задатков, может только общий, а не частный ин-

терес. Поэтому и в общине работа между гражданами распределяется сообраз-

но с их способностями и общими интересами [6, с. 166–167, 268–259]. 

Достижению высокой производительности труда будет способствовать и 

гораздо более широкое применение в новой общественной системе машин, ко-

торые в общине будут, однако, не конкурентами «естественного» труда, как при 

существующем режиме, а его слугами. И еще на одно обстоятельство, связанное 

с повышением производительности труда и формированием многосторонне раз-

витых людей обращает внимание Оуэн, говоря о труде. В современном обще-

стве наблюдается резкое разделение труда на земледельческий и промышлен-

ный, что приводит к отрыву промышленного рабочего от природы и представ-

ляет собой вред, как в экономическом, так и в моральном отношениях. В иде-

альной общине эти виды труда будут соединены. Кроме того, здесь будет также 

устранен разрыв между физическим и умственным трудом: «умственные, физи-

ческие и научные работы будут гармонично сочетаться и легко давать результа-

ты, которые должны показаться необъяснимыми для людей невежественных 

относительно принципов, управляющих этим процессом» [6, с. 254]. Благотвор-

ным итогом таких перемен в организации и характере труда станет, по мнению 

Оуэна, изобилие производства продуктов, необходимых для потребления, что, в 

свою очередь, даст возможность их распределения (через систему общественно-

го питания и общественных складов) в соответствии с потребностями. Посколь-

ку в этих условиях любой член общины сможет получить все, что ему нужно, а, 

с другой стороны, никто не захочет брать больше, чем нужно, постольку уйдет в 

небытие стремление к накопительству, а также «будет навсегда положен конец 

умалению и ложному применению способностей тех людей, которых воспиты-

вают в качестве торговцев, коммерсантов, банкиров, ученых, специалистов и 

вообще праздных людей, стремящихся дешево купить и дорого продать. Их 

крайне вредное влияние станет настолько очевидным, что эти профессии нико-

гда не будут восстановлены» [7, с. 57]. 

И все-таки, в период до повсеместного внедрения новой системы, об-

щине придется торговать, продавая часть произведенных продуктов суще-

ствующему рядом с ней старому обществу для покрытия расходов на уплату 

налогов (законы страны должны соблюдаться!). Что же касается неизбежных 

(из-за производства излишка одних и недостатка других продуктов, в силу не-

одинаковых климатических условий, различия почв и т. п.) экономических от-

ношений с другими общинами, то они будут осуществляться не в форме тор-

говли, а в форме обмена. Причем мерой ценности обмениваемых продуктов 

должен быть труд, а орудием обмена – денежные знаки, представляющие 

определенное количество труда [6, с. 261–263]. 

К этим характеристикам идеальной ячейки будущего добавляются и 

такие, которых сумели избежать Сен-Симон и Фурье, – принцип общности 

имуществ и неотвратимо следующий за ним принцип одинаковости (уравни-

тельности). «Все члены общины рассматриваются как одна семья, – говорится 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 214 - 

в «Конституции общины “Новая гармония”», – и никто не будет почитаться 

выше или ниже в своей деятельности. Все будут получать в соответствии со 

своим возрастом одинаковую пищу, одежду и образование, поскольку это мо-

жет быть обеспечено; и как только это станет осуществимо, все будут жить в 

одинаковых домах и во всех отношениях будут одинаково устроены» [6, 

с. 279–280]. Воспринятые от социалистов-утопистов второй половины XVII–

XVIII вв., эти положения, даже с учетом того, что они воспроизводятся не на 

уровне «нехватки», а на уровне «изобилия», вряд ли следует отнести к соци-

ально-экономическим достоинствам предлагаемого Оуэном образа жизни. 

Много внимания уделяет Оуэн проблеме управления в общине. Более 

того, именно в организации управления он видит основную трудность, с кото-

рой общине придется столкнуться на первых порах своей деятельности: ведь 

нужно будет «найти людей, обладающих достаточными практическими знани-

ями, или обучить их для успешного руководства и управления» [6, с. 252]. Не-

смотря на возможные в этом плане сложности, Оуэн, тем не менее, не отступа-

ется от идеи самоуправления. Он твердо убежден, что общинные учреждения, 

«основанные средним и рабочим классами на базе полной общности интере-

сов, должны управляться ими же самими…» [6, с. 255]. Идеальное решение 

этой проблемы Оуэн видит в распределении различных управленческих функ-

ций в общине между отдельными возрастными группами.  

Понятно, что в общине, где упразднены частная собственность и гос-

подство индивидуального интереса, где все имеют равные права и обязанности 

и где каждый трудится на общую пользу, не может быть деления на классы в 

общепринятом смысле слова. Однако Оуэн считает, что в ней будет «есте-

ственное и разумное расчленение» на возрастные группы (иногда он их назы-

вает «классами»), различающиеся по своим функциям. Первые четыре группы 

в общине составляют дети и юноши (от рождения до пятилетнего возраста, от 

5 до 10, от 10 до 15 и от 15 до 20 лет включительно), которые, наряду с учебой, 

уже с семи лет привлекаются к домашним и садовым работам, а с двенадцати – 

к овладению каким-либо ремеслом. Основную массу занятых производитель-

ным трудом дает пятая группа (молодые люди от 20 до 25 лет). 

Определенные навыки руководства (наставничества) приобретаются уже 

в четвертой и пятой группах, члены которых выступают «доброжелательными и 

разумными руководителями» своих младших собратьев в деле приобретения по-

следними тех знаний, которые были в свое время получены ими самими. Но ре-

альные управленческими функциями наделяются лишь члены последующих че-

тырех групп. Так, в обязанности шестой группы (от 25 до 30 лет) входит охрана и 

распределение богатств общины, а также наблюдение за всеми общественными 

учреждениями и их усовершенствование; седьмой (от 30 до 40 лет) – дело внут-

реннего управления общины, организация различных отраслей производства и 

руководство ими; восьмой (от 40 до 60 лет) – управление внешними сношениями 

общины (приемом посетителей из других общин и перепиской с ними, обменом 

продуктами, учреждением новых общин и т. п.). Что же касается людей старше 60 

лет, то они составляют группу хранителей общинной конституции. Следователь-

но, начиная с 25-летнего возраста практически каждый член общины будет вы-

полнять в ней определенные общественно-управленческие функции, а люди 

старше сорока лет вообще «окажутся в гораздо большей степени истинными вла-

дыками земли, чем все владыки теперешних империй или королевств» [7, с. 82]. 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 215 - 

Эта восторженная оценка своего «изобретения» вероятно сопровожда-

лась у Оуэна все-таки некоторыми сомнениями – устроить ему «проверку бо-

ем» он так и не рискнул. Во всяком случае, в созданной им самоуправляющей-

ся производительной ассоциации «Новая гармония» возрастной принцип орга-

низации управления не был реализован. Согласно конституции общины, ис-

полнительная власть в ней принадлежала совету, избираемому общим собра-

нием (всеми проживающими в общине ее членами в возрасте старше 21 года), 

а руководство отдельными родами деятельности – лицам, избираемым пред-

ставителями этих родов (свыше 16-летнего возраста) [6, с. 280–282]. 

Акцентируя внимание на разработке проблемы самоуправленческих начал 

в общине, Оуэн в гораздо меньшей степени затрагивал вопросы, связанные с 

функционированием центральной власти, за которой он, тем не менее, сохранял 

определенные полномочия и в новом мире. Роль центральной власти, как полагал 

Оуэн, будет достаточно велика на первых порах, пока на членах общины не ска-

жутся результаты социального переустройства и новой системы воспитания. В 

дальнейшем же община, по мысли Оуэна, не будет доставлять центральной вла-

сти много хлопот и научится справляться со своими делами без посторонней по-

мощи. Влияние новых условий жизни приведет к тому, что постепенно отпадет 

нужда в таких орудиях насилия, какими выступают суды и тюрьмы и какие суще-

ствуют «лишь там, где человеческая натура остается совершенно непонятой, где 

общество покоится на деморализующей системе индивидуальных наград и кар…» 

[6, с. 263]. Даже такая функция центральной власти, как война, исчерпает себя, 

поскольку люди осознают ее вред и безрассудство и найдут средства обходиться 

без нее. Конечный идеал Оуэна – свободная федерация самоуправляющихся об-

щин, руководствующихся в своей деятельности истинными знаниями об образо-

вании человеческого характера и поднимающих человека на новую высоту во 

всех отношениях – в физическом, нравственном и умственном. 

Как видим, проект будущего, представленный в трудах Оуэна, далеко не 

безгрешен уже хотя бы потому, что его социализму присущи черты уравнитель-

ности. В то же время следует отметить, что, в отличие от Сен-Симона и Фурье, 

из критики буржуазного общества Оуэн делает более последовательные выводы. 

Усматривая одну из главных причин бедственного положения трудящихся в 

господстве частной собственности, он связывает свой идеал с ее упразднением 

и, соответственно, с утверждением принципов, связанных с удовлетворением 

общих (общественных), а не частных (эгоистических) интересов. 

При рассмотрении учения Сен-Симона, Фурье и Оуэна мы делали ак-

цент, прежде всего, на их заслугах в развитии истории политической мысли.  

Говоря об утопическом характере учений Сен-Симона, Фурье и Оуэна, 

даже об определенной «сдаче» ими социалистических позиций в сравнении с со-

циалистами-утопистами второй половины XVII–XVIII вв., мы, вместе с тем, не 

должны забывать, что утопические социалисты первой половины XIX в. во мно-

гом поднялись над современным им уровнем науки и в своих непосредственных 

представлениях об общественном устройстве. С их именем связан переход от 

примитивно-аскетических взглядов на общество к идее общества, базирующегося 

на быстром развитии производительных сил и расцвете индустриального произ-

водства. Им же принадлежит мысль о разумной организации производства на со-

вершенно новых, коллективистских и плановых началах, на единстве сельскохо-

зяйственного и промышленного, умственного и физического труда.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 216 - 

Оригинальным оказалось и выдвинутое ими положение о перспективе 

отмирания политических функций власти в будущем обществе и о преодоле-

нии политического отчуждения: Сен-Симон считал отпадение надобности в 

государстве естественным следствием превращения политики в науку об 

управлении производственными процессами; Фурье связывал наступление эры 

ненасильственной власти с гармоническим развитием и удовлетворением 

страстей каждого человека при новом строе; Оуэн прогнозировал отмирание 

политической власти в результате совпадения общественных и личных инте-

ресов. При этом сам процесс отмирания государства ставился в прямую связь с 

сохранением и использованием достижений цивилизации и культур! Большое 

практическое значение имела также постановка Фурье и Оуэном вопроса о 

будущем обществе как о федерации самоуправляющихся производственно-

потребительских ассоциаций (фаланг, общин). 

Словом, как бы мы сегодня не относились к социалистической идеоло-

гии, следует признать неоспоримые заслуги Сен-Симона, Фурье и Оуэна – 

этих «трех мыслителей, которые, несмотря на всю фантастичность и весь уто-

пизм их учений, принадлежат к величайшим умам всех времен и которые ге-

ниально предвосхитили бесчисленное множество таких истин, правильность 

которых мы доказываем теперь научно» [8, c. 498–499]. 

Список литературы 

1. Маркс К., Энгельс Ф. Cоч.: в 50 т. Издание второе. М.: Издатель-

ство политической литературы, 1955-1974. Т. 25. Ч. II. 

2. Сен-Симон А. Избр. соч.: в 2 т. / пер. с фр. под ред. и с коммент. 

Л. С. Цетлина; общ. ред., вступ. ст. В.П. Волгина. М.; Л.: АН 

СССР, 1948. Т. 1. 467 с.  

3. Фурье Ш. Избр. соч.: в 4 т. / пер. с фр. и коммент. 

И.И. Зильберфарба; вступ. статья В.П. Волгина. М.; Л.: Изд-во 

Акад. наук СССР, 1951-1954. Т. 3. 

4. Фурье Ш. Избр. соч.: в 4 т. / пер. с фр. и коммент. И.И. Зильбер-

фарба; вступ. статья В.П. Волгина. М.; Л.: Изд-во Акад. наук 

СССР, 1951-1954. Т. 4. 

5. Фурье Ш. Избр. соч.: в 4 т. / пер. с фр. и коммент. 

И.И. Зильберфарба; вступ. статья В.П. Волгина. М.; Л.: Изд-во 

Акад. наук СССР, 1951-1954. Т. 2. 

6. Оуэн Р. Избр. соч.: в 2. / пер. с англ. и коммент. С.А. Фейгиной; 

вступит. статья В.П. Волгина. М.; Л.: Изд-во и 2-я тип. Изд-ва 

Акад. наук СССР, 1950. Т. 1. 

7. Оуэн Р. Избр. соч.: в 2 т. / пер. с англ. и коммент. С.А. Фейги-

ной; вступит. статья В.П. Волгина. М.; Л.: Изд-во и 2-я тип. Изд-

ва Акад. наук СССР, 1950. Т. 2. 

8. Маркс К., Энгельс Ф. Cоч: в 50 т. Изд. второе. М.: Издательство 

политической литературы, 1955-1974 гг. Т. 18. 

 

K.A. SAINT-SIMON'S, CH. FOURIER'S, AND R. OWEN'S 

PHILOSOPHICAL UNDERSTANDING OF THE JUST 

FOUNDATIONS OF THE SOCIAL ORDER  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 217 - 

A.I. Pirogov*, T.V. Rastimeshina*, V.A. Pavlov** 

*National Research University «Moscow Institute of Electronic Technique», Mos-

cow 

**Moscow Regional State University, Moscow 

In this article, the authors examine the positive projects of the future social 

structure developed by socialist utopians K. A. Saint-Simon, Ch. Fourier, and 

R. Owen. In addition to their investment to social science formation, the de-

velopment of the idea of social-historical progress, and an unsurpassed cri-

tique of capitalism, these scientists contributed to the development of the so-

cialist ideology. Their works reflected the ideas of non-class production and 

distribution of wealth, rational organization of social life and political power, 

class and social equality, overcoming social loneliness, non-violence in poli-

tics and coercion in labor in the economy, self-management and self-

organization in social life. These and many other ideas today are a source of 

inspiration for the socialist theorists and political leaders of socialist orienta-

tion. 

Keywords: Utopian socialism, capitalism, society, the state, the bourgeois 

revolution, Marxism, social science, social studies, ideology, future, world, 

management. 
Oб авторах: 

ПИРОГОВ Александр Иванович – доктор философских наук, профес-

сор, Национальный исследовательский университет «Московский институт 

электронной техники» (НИУ МИЭТ), Москва. E-mail: 

aipirogov2013@gmail.com 

РАСТЕМИШИНА Татьяна Владимировна – доктор политических наук, 

доцент, Национальный исследовательский университет «Московский институт 

электронной техники» (НИУ МИЭТ), Москва. E-mail: rastemishinat@mail.ru 

ПАВЛОВ Валерий Алексеевич – кандидат философских наук, доцент, 

ГОУ ВО МО Московский государственный областной университет (МГОУ), 

Москва. E-mail: pavlova@mail.ru 

Authors information: 

PIROGOV Alexandr Ivanovich – Ph.D., Prof., National Research Universi-

ty «Moscow Institute of Electronic Technique» (NIU MIET), Moscow. E-mail: 

aipirogov2013@gmail.com 

RASTEMISHINA Tatyana Vladimirovna – Ph.D. (Political Science), Prof., 

National Research University «Moscow Institute of Electronic Technique» (NIU 

MIET), Moscow. E-mail: rastemishinat@mail.ru 

PAVLOV Valery Alekseevich – Ph.D., Assoc. Prof., Moscow Region State 

University, Moscow. E-mail: pavlova@mail.ru 

 

 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 218 - 

ПРАВИЛА ПРЕДСТАВЛЕНИЯ РУКОПИСЕЙ АВТОРАМИ  

В ЖУРНАЛ «ВЕСТНИК ТвГУ. СЕРИЯ ФИЛОСОФИЯ» 

 

Все рукописи печатаются бесплатно. 

Все рукописи проходят проверку системой «Антиплагиат». 

 

В редакционный совет журнала «Вестник Тверского государственного 

университета. Серия Философия» необходимо представить: 

● файлы на информационном носителе (CD, DVD или др., по электрон-

ной почте): 

– рукопись статьи; 

– сведения об авторе(ах); 

– скан рекомендации кафедры; 

– скан заполненного лицензионного договора. 

● документы на листах формата А4 (1 экз.): 

– рукопись статьи; 

– сведения об авторе(ах); 

– рекомендация кафедры (научного подразделения) с указанием наиме-

нования тематического раздела, в котором предполагается опубликова-

ние материала;  

– заполненный лицензионный договор о предоставлении права исполь-

зования произведения. 

Сведения об авторе(ах) должны содержать: 

1. Фамилию, имя, отчество (полностью, при наличии) автора. 

2. Полное и сокращенное официальное наименование основного места ра-

боты (или учёбы) с указанием структурного подразделения. 

3. Должность (образовательный статус – напр. «аспирант»).  

4. Ученую степень, ученое звание (при наличии). 

5. Адрес личной электронной почты и телефон (для связи и переписки).  

6. SPIN-код – персональный идентификационный код автора в SCIENCE 

INDEX (РИНЦ). 

7. Профиль автора в ORCID. 

Автор может факультативно указать о себе иные дополнительные сведения. 

Следует указать, с каким автором (если их несколько) следует вести перепис-

ку. Все сведения печатаются в строку (без пунктов) на русском и английском 

языках. 

Правила оформления текста статьи 

Статья должна быть тщательно отредактирована, отвечать требованиям науч-

ной публикации:  

1. представляемая статья должна быть оригинальной и актуальной, иметь 

элементы научной новизны; 

2. материалы должны соответствовать профилю журнала; 

3. название рукописи, аннотация и ключевые слова должны соответство-

вать её содержание; 

4. во введении к статье должны быть отражены актуальность темы, со-

временное состояние исследований в рассматриваемой области, приве-

дены необходимые ссылки на литературу; 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 219 - 

5. выбранные методы должны быть адекватны поставленным задачам; 

6. результаты исследования (выводы) должны быть обоснованы и кор-

ректны, их изложение должно быть ясным и четким; 

7. за ошибки и неточности научного и фактического характера, перевод 

аннотации ответственность несёт автор(ры) статьи. Представление в 

редакцию ранее опубликованных статей не допускается.  

8. Оформление рукописи должно соответствовать следующим правилам: 

 текстовой редактор Microsoft Word версии не ниже 97 (название файла 

со статьёй даётся по фамилии первого автора (например, Pe-

trov_text.doc, Petrov_text.rtf); 

 язык публикаций – русский. Перевод аннотации и ключевых слов дол-

жен быть сделан с учетом используемых в англоязычной литературе 

специальных терминов и правил транслитерации на английский язык. 

Возможен прием статей на английском языке с дублированием анно-

тации и ключевых слов на русском языке. 

 формат бумаги А4; 

 параметры страницы: поля – верхнее 3 см, левое и нижнее 2.5 см, пра-

вое 2 см, верхний колонтитул 2 см, нижний колонтитул 2 см; 

 к публикации принимаются статьи объёмом до 0,5 п. л., аналитические 

обзоры до 1 п. л., статьи аспирантов объёмом до 0,5 п. л.; сообщения 

(краткая информация о научной проблеме, научной жизни, заметки о 

достижениях отдельных учёных или юбилейных датах, некрологи) в 

объёме от 0,2 до 0,4 п. л.; рецензии (до 0,5 п. л.). 

 

Общий порядок расположения частей статьи 

1. УДК (выравнивание по левому краю, 10 пунктов). 

2. НАЗВАНИЕ СТАТЬИ НА РУССКОМ ЯЗЫКЕ (шрифт полужирный, все 

буквы прописные, выравнивание по центру, 12 пунктов). Информация о 

грантовой поддержке (при ее наличии) даётся на название статьи и выно-

сится подстрочной ссылкой в конце первой страницы текста статьи (вы-

равнивание по ширине, 10 пунктов). 

3. Инициалы, фамилия автора(-ов) (шрифт полужирный, выравнивание по 

центру, 12 пунктов). 

4. Название основного места работы (учёбы), город (выравнивание по цен-

тру, 11 пунктов). 

5. Аннотация на русском языке (выравнивание по ширине, 11 пунктов). 

6. Ключевые слова на русском языке (курсив, выравнивание по ширине, 11 

пунктов, даются через запятую). 

7. Текст статьи (выравнивание по ширине, 12 пунктов). Текст должен быть 

тщательно отредактирован, все данные, цитаты и библиография выверены. 

Не используется более одного пробела между словами. Все лишние пробе-

лы следует удалить из текста. Для удаления лишних пробелов используйте 

в Word опцию «Найти – Заменить». Подчеркивание в тексте не применяет-

ся (смешивается с гиперссылками). Вместо подчеркивания используйте 

выделение курсивом или жирным шрифтом. 

8. Благодарности (при их наличии) (курсив, выравнивание по ширине, 11 

пунктов). 



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 220 - 

9. Список литературы (выравнивание по левому краю, 11 пунктов). библио-

графическое описание источника с порядковым номером ссылки на него по 

тексту, начиная с первого, выполненное по ГОСТ Р 7.0.5–2008. «Библио-

графическая ссылка. Общие требования и правила составления». Номер 

ссылки в тексте заключается в квадратные скобки, в списке литературы – 

нумеруется арабскими цифрами без скобок. Библиографический список не 

должен превышать 15 (для обзорных статей – 25) наименований: приводят-

ся только источники, на которые есть ссылки в тексте (ссылки на неопуб-

ликованные и нетиражированные работы не допускаются). 

10. НАЗВАНИЕ СТАТЬИ НА АНГЛИЙСКОМ ЯЗЫКЕ (шрифт полужир-

ный, все буквы прописные, выравнивание по центру, 12 пунктов). 

11. Инициалы, фамилия автора(-ов) на английском языке (шрифт полужир-

ный, выравнивание по центру, 12 пунктов). 

12. Название учреждения(-ий) на английском языке (выравнивание по центру, 

11 пунктов). 

13. Аннотация на английском языке (выравнивание по ширине, 11 пунктов). 

14. Ключевые слова (Keywords) на английском языке (курсив, выравнивание по 

ширине, 11 пунктов, даются через запятую). 

15. Сведения об авторах на русском языке (ФАМИЛИЯ Имя Отчество – уче-

ное звание, ученая степень, должность с указанием подразделения, место 

работы с указанием организационно-правовой формы учреждения, адреса 

(юридического) и почтовый индекс, e-mail) (выравнивание по ширине, 12 

пунктов). 

16. Сведения об авторах на английском языке (ФАМИЛИЯ Имя Отчество – 

ученое звание, ученая степень, должность с указанием подразделения, ме-

сто работы, адреса и почтового индекса, e-mail) (выравнивание по ширине, 

12 пунктов). 

 

Редакция не берет на себя обязательства по срокам публикации и остав-

ляет за собой право редактирования, сокращения публикуемых материалов и 

адаптации их к рубрикам журнала.  



Вестник ТвГУ. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2017. № 4. 

 - 221 - 

График выпуска журнала 

 
Номер журнала Прием статей редакцией 

до: 
Дата выпуска  

журнала: 
1 январь 31 марта 
2 май 30 июня 
3 июнь 30 сентября 
4 август 31 декабря 

 
 

Журнал «Вестник Тверского государственного университета. Серия: 

Философия» в соответствии с решением президиума Высшей атте-

стационной комиссии (ВАК) Минобрнауки РФ включён в перечень веду-

щих рецензируемых научных журналов и изданий, выпускаемых в Рос-

сийской Федерации, в которых должны быть опубликованы основные 

научные результаты диссертаций на соискание учёной степени докто-

ра и кандидата наук по следующей специальности: 

09.00.00 – Философские науки. 
 

 

Контактные данные редакционной коллегии 

Россия, 170001, г. Тверь, ул. Трехсвятская, 16/31, каб. 204 

Тел.: (4822) 63-01-51, (4822) 34-78-89 (глав. ред.), (4822) 76-52-22 (отв. секр.) 

e-mail: s_r08@mail.ru 

главный редактор – Губман Борис Львович;  

ответственный секретарь – Рассадин Сергей Валентинович 

Вестник Тверского государственного университета. 

Серия: Философия № 4, 2017  
 

Подписной индекс: 80208 (каталог российской прессы «Почта России») 

 

Подписано в печать 12.01.2018. Выход в свет 17.01.2018. 

Формат 70 х 108 1/16. Бумага типографская № 1.  

Печать офсетная. Усл. печ. л. 19,33.  

Тираж 500 экз. Заказ № 23. 

Издатель – Федеральное государственное бюджетное образовательное 

учреждение высшего образования «Тверской государственный 

 университет». 

 Адрес: Россия, 170100,  г. Тверь, ул. Желябова, д.33.  

Отпечатано в редакционно-издательском управлении 

Тверского государственного университета. 

Адрес: Россия, 170100, г. Тверь, Студенческий пер., д.12, корп. Б 

Тел. РИУ: (4822) 35-60-63. 

 Цена свободная 

 

 


